

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





•

.

# NOTIONES

# IURIS ET IUSTITIAE

E X

HOMERI ET HESIODI CARMINIBUS

EXPLICITAR

AB

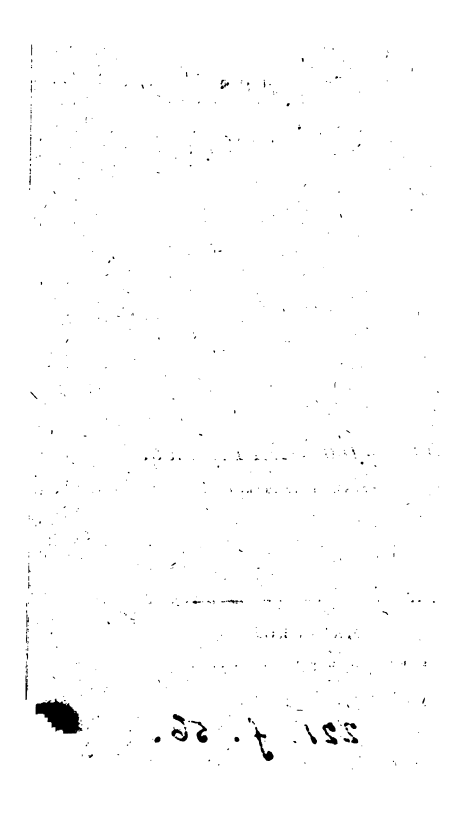
EDUARDO PLATNERO,

ANTECESSORE MARBURGENSI.

MARBURGI,

BUMCIBUS I. C. KRIEBERI, MDCCCXIX.

221. f. 56



### GODOFREDO HERMANNO

#### CRITICO EXIMII ACUMINIS

VIRO ANTIQUAE FIDEI

PRAECEPTORI PATRONO AMICO

SACRUM.

ı 

• 

•

### GODOFREDO HERMANNO

S. P. D.

## EDUARDUS PLATNERUS.

radiose in appetent by també proposi

from the manual of a process consisting of Quoties, vir praestantissime, ad Graecos scriptores legendos et ad Homeri carmina tractanda mentem applico, toties tua imago mihi obversatur: Tu enim is fuisti, qui iuvenilem meum animum harum lit terarum studio imbueret meque in his ita institueret, ut, qui nunquam ex pectore meo discedet, amor tui et Graecae antiquitatis omnimodol coaluerit. Deinife aliud vinculum me tibi adiumnit et conciliavit: mascula equitandi ars, quam te duce et magistro exercui, et nunc quoque studiose colo et foveo. Memoriam autem illius opportunitatis, qua tecadire, tedim sermonemiode: litteris donferre unt

miscere, tibi Graecos poetas eximia eruditione et subtilitate explicanti assidere, singulari fortunae beneficio mihi concessum fuit, nullius temporis iniquitas oblitterabit. Atque quae tua est benevolentia, etiamsi variis iisque gravissimis negotiis occupatus esses, nunquam non alacrem et paratum te praestitisti al quaestiones, quas tibi proponerem, solvendas et expediendas, ad dubitationes, si quae essent, tollendas, ad libros, quos exposcerem mihi commodandos. Ita nec consilio nec re mihi defuisti, et humanitatem, a qua are tua appellatur, luculentissimis documentis testatam fecisti. Strenus quidem et severus censor eorum specimianm exstitisti, quae alumni disciplinae tune ad vires ingenii periclitandas exararent, tuoque iudicio submitterent, sed tautum abbiit, ut illa severitas enimos discipulorum tuorum a te abalicatect, ut tibi potius conciliaret,

quippe cum ex ipsa eluceret sincerus atque integer amor et erga discipulos et erga litteras. Quum autem animadverteres, vi et virtute poetica, qua Graecorum scriptores excellunt, animum meum occupari et quasi irretitum teneri, meque in singulari illa et admirabili Graecorum arte explicanda et describenda potissimum elaborare velle, ab his studiis me non revocasti, sed potius in iis ipsis confirmasti, licet tu ipse in disciplinis grammaticis, metricis et criticis domicilium posueris, deque iis colendis et promovendis tam praeclare meritus sis, ut famae tuae celebritas ad omne aevum stabilis et firma haberi debeat. Ab eqrum vero consuetudine, qui ex putida quadam mentia inertia se ipsos ubique expressos cernere enpiunt, et in ingenia hominum tanquam in speculum sui ipsins inspicere solent, semper quam manime slienus fuisti, qui ut vir ingenuae

liberalitatis quamque naturam ex se ipsa non ex aliena regula dijudicandam censeres.

In ea, quam tibi nuno offero, commentatione, non critici, sed iurisconsulti et historici partes suscepi. Argumentum enim, quod tractavi, munus et peritiam critici requirere non videtur. Et si dicam, quod res est, criticum agere ne quidem potuissem, si quoque voluissem; licet enim mihi persuasissimum sit, neminem in his litteris quidquam proficere posse, nisi accuratam rei grammaticae et criticae scientiam habeat, tamen mihi non licuit, utpote in Iurisconsultorum castris nunc militanti, in iis disciplinis eam curam et operam ponere, ut ad eas promovendas et locupletandas quidquam conferre vel novi et exquisiti quid in medio proponere possim.

Quod ad orationem latinam attinet, qua hunc libellum conscripsi, saepius in usu singulorum verborum dubius haesi; in multis enim certas regulas frustra quaesivi et circumspexi, in aliis praecepta tradi solita, lectione scriptorum classicorum non satis probata inveni. Nominasse sufficit usum coniunctivi praesentis et imperfecti, discrimen inter "aut" et "vel", quod Cicero observasse non videtur, potestatem particulae "at", et quae sunt eiusmodi, de quibus distincte et articulatim exponere ab hoo loco alienum duco,

Verbum "adhibere" (vid. p. 14) non simpliciter poni posse pro "usurpare" et non recte dici: verbum aliquod adhibetur de hac vel illa re, nuper monitum est. Ratio haud dubie ea est, quod adhibere quidquam requirit, ad quod referatur, vel quod res seu caussa subesse debet, cuius ratione potestas adhibendi locum invenire possit. Ex hac igitur sententia recte diceretur e. c.; "in homi-

nis praestantia describenda verbum virtus recte adhibetur." Similiter Cicero: lessum (eiulatum) in funeribus adhibere. Quod de usu huius verbi praeceptum licet verum iudicari debeat, tamen ex altera parte non praetermittendum est, in formula: "verbum virtus de hominis praestantia recte adhibetur", quaedam omissa esse, quae necessario suppleri oportet, scilicet haec: ..eo loco, ubi de praestantia hominis agitur," Itaque si quis dicit: in iis locis, quibus de praestantia hominis agitur, verbum virtus de hac ipsa recte adhibetur. nemo hanc loquutionem ut vitiosam et ingenio linguae latinae contrariam reiicere potest. Putaverim igitur adhibere simpliciter poni et cum de coniungi posse, licet haec loquendi ratio fortasse durior et Latinis parum usitata haberi debeat: id quod Ruhnkenium movisse videtur, ut quantum equidem vidi, in epistolis criticis verbum adhibere hac potestate non usurparet. Ceterum si quis exemplis virorum a scientia orationis latinae egregio instructorum se defendere vellet, ad tuam et ad VV. Reizii auctoritatem confugere posset; uterque enim vestrum in usu illius verbi cam rationem sequitur, quam novissimis temporibus improbatam diximus.

Ut p. 41 et aliis quibusdam locis praecedenti passivo accusativum cum infinitivo iunxerim, non exempla me adduxerunt a Drakenborchio ad Livium (T. 1. p. 132) ex hoc ipso eiusque epitome, ex Ovidio, Plinio, Tacito et aliis scriptoribus congesta, quaeque et Cornelii Nepotis loco (Pausan c. 5) augeri possunt (cf. Gronov. ad Gell. 1, 5 et comment. ad Ovid. Fast. v. 507), sed potius ea me movit sententia; accusativum cum infinitivo tunc recte poni, si passivum non nude et simpliciter usurpatur, sed

si certus locus vel certa persona in praecedentibus inducatur, in quo vel a qua quidquam narretur, dicatur, tradatur. · In eiusmodi enim loquendi ratione hoc vel illud supplendum est, idque ipsum explicatur et illustratur sequenti accusativo cum infinitivo. Sic Cicero (de orat. 1, 33): vere etiam illud dicitur, perverse dicere homines perverse dicendo facillime consequi. De nat. Deor. (1, 44): verius est, nullos esse deos, Epicuro videri. Memini me talia multis aliis locis legere, sed recordatio non est ita expedita et explicata, ut illa accuratius notare et describere possim. Ad eandem fortasse rationem, de qua exposui, referendum quoque hoc est, quod formulam: memoriae proditum, seu traditum est, semper accusativus cum infinitivo sequi solet. Nam et in hat loquutione hoc omissum esse videtur. Ceterum mirum est in quibuedam verbis

nem usitatam esse, et eam, qua accusativus, et eam, qua nominativus cum infinitivo iungitur passivo. Sic utrumque
recte dicitur, et: "ex his Hermannus
criticus egregiae subtilitatis esse intelligitur", et: "ex his intelligitur, Hermannum criticum egregiae subtilitatis
esse."

Haec omnia tantummodo ideo moneo, ne quis me negligentiae insimulet; argumentis enim, quae ad meam sententiam faciant refutandam, libenter cedam, meque erroris convinci facile patiar.

Quum semel ea attigi, quae in hoc libello fortasse minus recte dicta sint, non in praeteritis relinquendum est, ad ea, quae p. 92 de Telemacho leguntur, addendum esse: hunc patris absentis vices sustinere, id quod certe ex duobus locis probabile est: Od. 2, 14

ÉZETO d' en marede Sano, sižan de recontes

et lib. 11, v. 183 Ulyssi, quisnam ex Ithacensibus munus suum (i. e. rerum gubernacula) habeat, quaerenti matris umbra talia respondet:

THIS PARTY THE EXEL MANDY YEARS: AND EXHIDS THIS PROPERTY YEARTH, M. T. A.

His expositis, quae praemonere et ad te praesari volebam, nihil reliquum est, quam ut me amicitiae tuae commendem. Quum in desendenda disputatione, quam pro loco vocant, tibi socius adstarem, publice prosessus es, animo meo verum veritatis studium subesse; hoc autem non luculentius probare possum, quam grati et pii animi sensu testificando, quo te semper colam.

### INDEX CAPITUM.

### Procemium.

#### I. Homerus.

### Pars prima. De iustitia divina.

- C. I. De mundi rectombus et praesertim de fati numinibus pag. 8.
- C. II. De caussis et rationibus, e quibus opinio de fați numinibus fluxerit pag. 16.
- C. III. De rationibus, quae inter fati numina et Deos intercesserint pag. 22.
- C. IV. De Erinnybus pag. 29.
- C. V. Cui numinum generi administratio iustitiae tribuatur pag. 32.
- C. VI. Argumentum Iliadis et Odysseae ex legibus iustitiae examinatum pag. 49.

### Pars secunda. De iustitia humana.

C. I. De interna libertate agendi, qua heroes Homerici instructi fuerint pag. 58.

C. II. De indole iustitiae Homericae in universum et de discrepantia, quae inter eam ipsam et nostras de iustitia notiones intercedat pag. 66.

C. III. De societate civili in universum pag. 84.

C. IV. De regibus, proceribus et populo pag. 90.

C. V. De criminibus pag. 115.

C. VI. De iure privato peg. 127.

II. HESTODUS p. 145.

### PROOEMIUM.

L'Iomeri campina a multis iam multifariam commendata et laudibus celebrata iusti artis poeticae arbitri et intelligentes existimatores ideo summi ingenii monumenta esse censuere, quod non finibus singularis actionis terminantur, sed in omnes vitae humanae rationes diffusa faciem referunt pristini illius aevi tanquam in speculo fictam et redditam. simulque universum naturae ordinem describunt, qui ex illius aetatis opinione rebus humanis et divinis propositus putabatur. ' Homerus enim lectores introducit in civitates et familias, in ludos et conciones, in pugnas et convivia hominum antiquorum, omnes pacis aeque ac belli conditiones oculis nostris subiicit, belli rationes potissimum in Iliade, pacis in Odyssea prosequutus; heroum ingenia, mores, affectus et omnem omnino vivendi et agendi modum vivido colore depin-

git, ita ut in illis tauquam exemplis naturam generis humani expressam videamus, et in universum quidquid in diis colendis, in natura hominis et in rerum necessitate ac fortuna censenda, illis temporibus peculiare fuit, non quidem data opera exponit, at ubique carminibus suis intexit; quae dum legimus, Graecae antiquitatis gentibus earumque ritibus et consuetudinibus praesentes interesse nobis videmur. At non solum ingenium illius aevi, non solum id, quod ad tempus natum tempore diluitur quodque satis testatur, in his terris nihil firmum et stabile reperiri, Homerus carminibus suis refert et repraesentat, sed etiam in his ea spirant, quae nunquam marcescunt et apud omnes populos omni tempore aequabiliter valent et vigent, quae genus humanum ab aeterno in aeternum regunt, et ita divinam naturae originem documento sat luculento probant. Dum itaque Homerum legendo a nostris temporibus avocati in alienum aevum animo traducimur, tamen semper sempiternarum legum admonemur, quibus quidquid terra gignitur, subiectum est. In eo enim maxime vis et effieacia naturae cernitur, quod, cum semina et elementa rerum vario modo misceat et temperet, illud unum et simplex, quod in eius gremio reclusum et involucris tectum latet, variis quasi indutum formis producit, et ita iisdem staminibus novam vestem semper te-

xere videtur. Quod, quemadmodum in omnibus, quae nascuntur, locum obtinet, ita etiam in genus humanum cadit. Huius enim ea conditio, is vitae status est, ut vires quidem et dotes, quas natura ingeneratas habemus, varie excolantur, et tum animus tum corpus pro coeli et terrarum diversitate varias formas subeant; attemen ubicunque locorum et quocunque tempore in his terris homo constituatur, iisdem legibus et principiis obnoxius et in elementis nunquam varius atque mutabilis ad aeternam aliquam regulam a mundi rectore fingatur. In hac caussa aequabili et per omne aevum stabili, qua tum internae tum externae rationes vitae humanae continentur, non potest fieri, quin semper recurrant quaedam optata, desideria, quaestiones et notiones, quae animo infixae cum homine nascuntur et senescunt. Ex iis etiam iustitia est, quae comes rationis. et virtutis cum iis coniuncte et una animum occupat, inque eo expergiscitur, simulatque homo sui ipsius conscius esse coeperit. Haec animo insita iusti et honesti vis, cuius efficacia expromitur et in fortuna et in studiis atque actionibus tam singulorum quam populorum regendis, a nullo rerum humanarum iudice aut scriptore praetermitti potest; itaque etiam non a poetis, praesertim epicis et tragicis. Qua de caussa in Homeri quoque carminibus, et, qui hic describuntur,

hominum ingeniis, iastum et honestum expressum videmus, quamvis in multis ab eo, quod postris temporibus colitur, discedit, et utrumque non certis finibus alterum ab altero seiungitur. Iusti enim et honesti praeceptio et doctrina, quanquam natura sua ubique et semper una eademque, tamen in singulis praeceptis apud diversos populos varia deprehenditur. Quae varietas partim posita est in moribus et vitae rationibus, partim in intelligentiae et rationis vi, prout in aliis rudis et infirma iacet, in aliis laetius efflores-Ouo clarius enim ratio, venerandum animi lumen, se ipsam perspiciat et in intimos divinae suae naturae recessus penetret, eo altius ascendet in effingendo iusto et honesto eorumque imaginem aliquam exhibebit, ob omni concretione mortali segregatam. Intelligentiae autem acies in distinctione et comparatione rerum et notionum conspicua, quo magis in populo aliquo exacuta sit, eo certius et distinctius descriptas invenies virtutis et iustitiae notiones, quae posterior ut ab illa segregaretur et utraque in suo loco poneretur, nostris potissimum temporibus philosophi elaborarunt. Haec amplius persequi ab hoc loco et consilio nostro alienum

Ut autem faciliorem aditum nobis muniamus, ad commentationem propositam de notionibus iustitiae et iuris ex Homericapoesi

eruendis, quid in iustitia in universum spectari debeat, et quae sint capita, ad quae haec omnis disputatio redeat, paucis exponamus. Duo potissimum sunt, quae hic in iudicium veniunt. Primum quaeritur, quam Graeci, secundum Homericam poesin, iustitiae notionem animo conceptam habeant, quatenus et quomodo huic legi se obstrictos cognoscant, qua ratione eam ab aliis servandam et colendam ducant, quibus modis iniuriam sibi illatam propulsent, et vindicandam putent, ex quibusnam principiis sui officii esse censeant, ad iusti legem tuendam et in hominum societate stabiliendam conniti. Haec et quae sunt reliqua, quae huc spectant, ad humanam iustitiam pertinent.

Deinde autem, dum homo hoc tanquam certum et statutum sumit, ad iusti et honesti praecepta a Deo inscripta animo humano actiones comparandas esse, non potest non exspectare et exigere, ut talis rerum ordo per mundi moderatorem exsistat, quo iustus et bonus secunda fortuna utatur, at malus et impius adversa. Dum enim alter voluntati et sempiternis illis legibus Dei convenienter agit et vivit, alter contrarias partes sequitur, Deus sibi ipsi non constaret, si iustum aerumnis et miseriis affligeret, et earum rerum expertem esse vellet, quae testantur, nos ad laetitiam, non ad moerorem esse factos; in iniustum autem opes, salutem, dig-

nitatem et bona illa conferret, quae supellex et instrumentum vitae laute et laete degendae putantur. Quodsi faceret Deus, nequitiae et pravitati morum patrocinari et stimulum addere, homines autem a lege iustitiae servanda avocare, quin deterrere, et ita eam ipsam irritam facere videretur. Quae argumentatio, quamvis se sponte offerat, tamen illa, quam iustam habemus, exspectatione et spe fallimur, quippe, quod haud raro accidit, ut nefasti et impii salute, honoribus, opibus et omni laetitiarum genere affluant, at boni et probi omnibus his careant.

Ouum itaque non is rerum status exsistat. qui morum integritati respondeat et non procuratione et providentia Dei ompem mundum altiori necessitate regentis, sed mero arbitrio et casu, ut dicunt, caeco et excordi res humanae administrari videantur, vario studio homines animum exercuerunt in discrepantia illa et repugnantia tollenda ac cum sapientia Dei concilianda, ne alioquin turbatus putetur admirabilis ille consensus et concentus, in quo omnes naturae partes conspirant et inter se conveniunt. Alii itaque partim in arbitrio et licentia agendi, quam nobis Deus concessit, partim in lege necessitatis, qua natura mentis expers regitur, rationem sibi invenisse videntur, qua ille, ut falso crederetur, Dei a se ipso discessus componi et quidquid offensionis et maculae habeat, de-

leri et abstergi possit; alii hanc quaestionem ad infirmitatem mentis humanae revocarunt, qua coeci rerum nexus et consilia Dei occulta ac tenebris involuta perspicere non valeamus, alii in divino animorum concilio et " coetu, ad quod corporis vinculis laxati proficiscamur aerumnas iustorum, in his terris perlatas praemiis et gaudiis singularibus compensari, at impiorum bona et voluptates, quae iis in vita humana obtigerunt, omni cruciatuum genere exaequari et rependi statuerunt. Quid philosophi hac de re praeceperint, recensere et examinare nihil attinet, sed monuisse sufficit, sententiam de divina institia, cuius clientelae res humanae sint commissae et concreditae, et qua improbi male, at boni, si non omni, attamen aliqua ratione bene se habeant, in religione omnium populorum exstare. Hic autem potissimum hoc tenendum est, utriusque iustitiae genus et humanae et divinae maximam vim ad alterum habere, idque multis modis adiuvare. Quo certius enim homo de severitate et ineluctabili vi divinae iustitiae sibi persuasum habet, eo magis lege iustitiae se obligatum putabit, et haec ipsa maximam partem ab altera illa iustitia naturam suam mutuabitur Ex altera autem parte fieri non potest, quin quisque ad notionem, quam de officio iustitiae a se ipso implendo habeat animo informatam, divinae iustitiae figuram

effingat. Quare utrumque iustitiae genus coniunctum a me pertractabitur.

### PARS L

### De divina iustitia.

#### CAP. I.

De mundi rectoribus, et praesertim de sati numinibus.

Divinae itaque et humanae iustitiae speciem ex Homeri carminibus eruere et explanare, animum induxi, et quidem ità ut primum de divina, deinde de humana dicam, in utriusque explicatione ab iis, quae universe et generatim sunt excutienda, orationem ad ea traducturus, quae singulatim illustrabuntur. Priusquam disputationem ipsam exordiamur, verbo demonstremus, quid in universum divina iustitia requirat, et sine quo cogitari nequeat. Quilibet absque longa argumentatione facile videt, divinam iustitiam sine humana libertate agendi nullam esse, et hac demta pro iniustitia habendam. Etenim si homo necessitate coactus et ita, ut non aliter possit, contra leges virtutis agit, et libidini ac vitiis se dedit; iustitiae adversatur, ita affectum poena et malis affligere. Ouum itaque arbitrio excluso desit, quod homini

imputari et vitio verti possit, Deus sibi ipsi repugnaret, si hominem libertate non instruxisset, et tamen ob malefacta puniret. Quoniam autem homines, ab Homero inducti, libertate non carent, ut inferius demonstrabitur, patet, ea carminibus Homericis subesse, quae desiderantur, ut divina iustitia

locum habere possit.

In ipsa indole divinae iustitiae censenda et diiudicanda sunt haec potissimum capita, quae expositione egeant: quod numen divinam iustitiam administret et exsequatur; quomodo et quatenus hoc numen in regendis rebus humanis vim suam expromat, quatenus nimirum impio adversetur et iusto obsecundet; utrum ipsum praesens legibus suis stabiliendis et servandis caveat et invigilet, an persona interposita vel aliis instrumentis potestatem suam declaret; utrum semper et ubique rerum ordini praesit, et nullo effugio evitabile necessitatis et fati vices sustineat, an potius in legibus suis adhibendis casus et fortunae partes sequatur; dum modo appareat, modo ex mundo recedat, et interdum suo imperio se quasi abdicasse videatur.

Quaestio de persona, cui munus administrandae divinae iustitiae commissum sit, repeti et derivari debet ex notionibus, quas de regimine mundi in universum Homerus carminibus suis expressit. Rectores mundi a poeta descripti sunt duplicis generis, alii

ad hominis indolem formati et cupiditatibus atque affectibus moventur et ratione reguntur, libertate agendi pariter atque homines praediti, alii omni arbitrio vacui vinculis aeternae necessitatis tenentur, naturae, mentis experti, similes, quae immutari nescia nec consciențiae sui ipsius compos in iisdem semper regulis perseverat et constanter persistit, Hoc duplex numinum genus rerum ordini respondet, qui partim in arbitrio, partim in necessitate positus esse videtur. Libertas enim et necessitas ita iunctae sunt, ut altera sine altera cogitari nequeat, et utraque, ut sit, et notione comprehendi possit, alteram requirat. Prius illud numinum genus, quod aeque ex cupiditatum et affectuum libidine, atque ex iustitiae et rationis legibus mundum regit, Deos Olympum habitantes complectitur, ad alterum genus, quod libertate caret et mera necessitate regitur, potissimum Meica seu Aisa, Lenvies, Kipes et Ary referuntur (cf. Herm. ad Aristot. de arte poet. p. 263). Mojes seu Aira numen est, quod rerum statum et hominum vitam certis legibus moderatur, et quidem ita ut ratio et caussa hominem lateat. Quae itaque ab hoc numine proficiscuntur, sunt certo constituta et definita, videlicet nullam aliam ob caussam, quam quia sunt. Fatum quoque ab eventu quodam suspensum et religatum dicitur Od. 8, 511

αίσα γας ήν απολέσθαι, επήν πόλις αμφικαλύψη δουράτεον μέγαν ϊππον — —

Quae ex fati legibus alicui contingunt, a primis vitae initiis statuta putantur. Il. 20, 127. Neptunus de Achille:

— ύστερον αὐτε τὰ πείσεται, ἄσσα οἱ Αἶσα γεινομένω επένησε λίνω, ὅτε μιν τέκε μήτης. (vid. Heyne ad h. l. T. 8. p. 35.)

Conferantur ea, quae Patroclus de se ipso, et Hecuba de Hectore enuntiat. Il. 23, 78. 24, 209. vid. quoque Od. 7, 197, ubi λίσα et κατακλώθες coniunctae commemorantur, si lectio sana est. Iacobsius (in Animadversionibus ad Anthologiam) provocans ad hunc locum ait, nomen κλωθοῦς, quod posteriora tempora uni Parcarum tribuerint, olim omnibus commune fuisse. Alii, ut videtur, rectius legunt κατακλώθησι. cf. Schneid. lex. s. v.

Fati vis in eo quoque conspicitur, quod quem ad factum ei perniciosum impellat, quod alioquin meri arbitrii esse videtur, ad factum, dico, perniciosum, non vere flagitiosum, sic enim libertas necessitate absorberetur et perimeretur. Pro exemplo sit Hector, qui, ut Achillem maneat, fato adigitur (22, 5.). Necessitas, quae fati legibus attribuitur, omnimodo perfecta describitur, ita ut ipsi et homines et Dii subiecti sint. 11.6, 487. Hector in colloquio cum Andromache dicit, nunquam futurum esse, ut a quoquam υπέρ

haec fati necessitas cesset, et exceptioni locum faciat, infra exponetur \*). Quum ea,

\*) Quum notioni fati, ut vocabulis: miça et alea via tribuendi insit, his verbis omne id designatur, quod homini aliqua ratione tributum est, igitur ipsa vita humana (Il. 1, 416. cf. 18, 95. 24, 131) vel certus vitae status, fato obnoxius. Il. 22, 60. Prismus de se ipso ad Hectorem:

δύεμερο, δι με πατής Κραίδης έπε γήραις εὐδῷ αἴση ἐν ἀργαλέη Φθίσει —

Ad certam vitae conditionem spectat quoque: vápor poiça (Hesiod. Theogn. v. 606.) Quum in iis,
quae homini tributa et certo constituta nullum effugium admittunt, mors primarium locum teneat,
haec quoque verbo aira et poiça notatur. Homerus ipse hanc mortis descriptionem exhibet Od.
24, 29:

Maje dani, the sorts datester, is at offerent.
Huc pertinent loquutiones: Majes sen Aires Sanirus
(Od. 2. 100. Il. 24. 750 et sacrius) éxèmese (Il.

(Od. 2, 100. Il. 24, 750 et saepius) ἐπόμεςος (Il. 1, 417. 18, 95. et aliis locis) ἔλλαβε θάνατος καὶ Μοῖςα κεατακή (Il. 5, 83. 16, 343. 20, 477 et passim) Eadem ratione μοῖςα et φόνος coniunguntur Od. 21, 24. Pariter pro morte ponitur μοῖςα Il. 4, 517 et αίνα Il. 6, 488. Latiori denique significatione hoc verbo omne id insignitur, quod aliqua ratione distributum et constitutum est, ut sors h. e. id quod alicui sortiendo obvenit (Il. 15, 195 Neptunus de Jove: maneat τειτάτη ὶν μοίςη) pars seu portio (e. g. carnis Od. 15, 140 et saepius, vel praedae ex bello reportatae Il. 9, 318 λαίδος αίνα 18, 327 ad hanc significationem referendum quoque videtur: ἰλαίδος αίνα. Od. 19, 84 αἰδοῦς

quae Dii decernant et iubeant, quam maxime certa sint et ita comparata, ut homines iis obsequium praestare debeant, Diis quoque eorumque decretis aira seu µógos adscribitur. Sic ll. 9, 608. aira Iovis commemoratur, qua Achilles se honoratum iri confisus, apud naves remanet. Haec aira nihil aliud est, quam Iovis consilium et decretum, precibus Thetidis effectum, quo se Troianis victoriam largiturum, at Achivos malis afflicturum et ita iniuriam ulturum pollicetur, quam Aga-

μοίζα. Od. 20, 171. τία δί μαι τι καξὶς αἴεη Π. 9, 378. cf. Heyne V. 5. p. 603) modus (II. 4, 170. αἴ κι θάτης, καὶ μοῖζαι ἀναπλήτης βάτοιο; μοῖζ. βιστ. das Maaß, cui simul notio fatalis necessitatis subest: das vom Schickfal bestimmte Maaß (paullo aliter Heynius haec explicat) Od. 29, 592 Penelope dicit: nequaquam licet, homines semper insomnes esse:

— ixì yág ros izácro poigar idnamo ádásaros dinrescos — — )

regula, ordo, seu id quod par est et decet (Il. 19, 256 Achivi sedent tacite κατά μοίζαι audientes regem; κατὰ μοίζαι seu αἶσαι aliquid dicere vel facere, admodum frequenter ab Homero usurpatur. Il. 1, 286. 3, 59. Od. 9, 352.). Quum institia in certo modo et certa regula vertatur, ἐκώτωι iniustum denotat. Od. 4, 690. Μοίζα pro fortuna secunda, cui ἀμμοζία opponitur: Od. 20, 76. Eadem vis inest verbo: δύςμοζος, ἄμμοζος et δυκάμμοζος, quod ultimum aliquoties in Iliade positum reperintur. Αμμόζος, expers. Od. 5, 275.

memnon Achilli fecerat. Eodem modo Il. 17, 321 de Air airy sermo est, in eo posita, quod Iupiter Troianos in pugna Achivis superiores esse voluerit (vid. Il. 6, 357. Od. 3, 269. 9, 52. 11, 291, 559. 22, 412. Hymn. in Ven. 167. Cf. locus Aeliani ab Eustathio laudatus et ab Heynio in ed. min. Hom. V. 1. p. 304 excitatus: μοῖραν μεν θνητοῖσιν ἀμήχανον ἐξαλέασθαι, ην επιγεινομένωσυ πατής Ζευς εγγυάλιξε) Do Diis quoque adhibetur vox inulugu, qua potissimum fati vis declaratur. Il. 24, 525. Od. 1, 17. 3, 208. 20, 196. Haec duplex aira et proprie sic dicta et ea Deorum, interpretationem singulorum locorum eo difficilem reddit, quod dubii haeremus, quo sensu hoc verbum accipi debeat. E. g. Ilii excidium ad Iovis voluntatem et consilium refertur (Il. 7, 31. Od. 8, 578.); quibusdam autem locis μόρος nominatur, a quo Troiae expugnatio pendeat. Quis μόρος hic est, fatumne simpliciter? an ille, quem Iupiter constituit? Alio loco (Il. 16, 780) Achivi potentiores Troianis ὑπὶς airav dicuntur. Hic quoque verbum aira nude positum pro fato simpliciter accipiendum esset, nisi aira Deorum ideo intelligenda videretur, quod Iupiter Troianis victoriam destinaverat, et his atque Hectori Apollo gloriam praebuerat, perturbationem perniciosam Achivis immittendo. Si quis hanc duplicem airav componere et ad unam speciem redigere vellet, nulla alia ratio pateret, quam haec:

Dis tantummodo ideo adscribi airar, quod fati scita exsequentur. In versu Od. 11, 61 :

ari pe daipores aira nand nai ariropares aires aira nand nulla alia esse videtur, quam inimica Daemonis potestas. Pariter apud Hesiodum poiça et aira notionem potestatis exprimit, sed ita ut res, in quam potestas est concessa, in genitivo addatur. De Hecate v. 413

μοίραν έχειν γρίης τε και θαλάσσης

et v. 422:

- τούτων έχει αίσαν απάντων.

Quae in Hymno in Mercurium de arte vaticinandi Parcarum legebantur (v. 552 sqq.), utpote ab earum potestate aliena, vir eximiae subtilitatis, Hermannus tam egregie emendavit, ut poeta integritati suae restitutus recte haberi possit.

κῆρ seu κῆρες sunt fortunae adversae numina, quae mortem et quidem praecipue \*) violentam afferunt, verum non ita certam, ut in casuum vicissitudine, et ad temporis momentum nullo pacto declinari possit. Quare loquendi formula apud Homerum frequens: Κῆρ αλεείνων, αλεύατο s. ὑπέπφυγε κῆρα μέλαιναν,

<sup>\*)</sup> Käges interdum simpliciter mortis vicem sustinent.
11. 12, 326:

<sup>—</sup> žunns yde Khess iosorians Indress μυχίαι, ds ούα έττι φυγείε βροτός, ούδ ύπαλύζαι —

κῆρας ἀμυνει. Interdum κῆρες nihil diversae a μοῖρα s. αἶσα, denotant certam speciem certumque modum mortis fato destinatae ideoque haud effugiendae. Il. 13, 663. 599. 9, 411 sqq. 11, 332. 23, 78. In epigrammate ad Cumanos, quod Homero adscribitur, eadem vi usurpatur. κῆρε: κῆρα δ΄ ἐγὰ, τὴν μοι θεὸς ἀπασε γεινομένω περ., τλήσομαι κ. τ. λ. — p 568. Ed. Wetst. an. 1743. De verbo: κῆρες cf. Heinrich ad Hesiod. Sc. Hercul, p. 181. sqq.

### CAPUT II.

De causis et rationibus, e quibus opinio de fati numinibus succerit.

Cultus horum fati numinum contemplatione et observatione illius necessitatis videtur invectus, cuius vis in rerum statu regendo expromitur. Recentiores mythologiae scriptores originem Parcarum non ex Graecorum, sed ex Orientalium, et praesertim ex Aegyptiorum ingenio repetendam et ad astrologiae cultum revocandam esse monuerunt (cf. Hug. p. 238 sqq. et Hammer in den Biener Jahrdus dern der Litteratur p. 118: Die Siebenzahl der Schickfalsgöttin hat sich auch in dem Mythus der sieben Arabischen und Persischen Parzen erhalten—der Grundbegriff ist die Ordnung der von den Mensschen unabhängigen Dinge, als ewiges Gesetz gesdacht). Verissimum sane est, Homerum haec

numina non invenisse, sed ex religione aliarum gentium accepisse, quo factum est, ut poeta, qui antiquam illam de Parcis opinionem retinuit, simulque pro epici carminis natura Deos rerum humanarum auctores induxit, sibi ipsi non constet, sed fluctuet, et modo illas, modo hos in mundo regendo superiores faciat. Nam in ratione constituenda, quae inter Parcas et Deos intercesserit, certa principia desiderantur et notio Parcarum cum natura Deorum non satis conciliata et composita in Homeri carminibus exhibetur. Deinde hoc quoque facile concedendum est. fati notionem ex astrologiae principiis et itaque ex cultu naturae mente carentis profluxisse, nam nere, quod Parcis tribuitur, perpetuitatem et seriem caussarum indicare videtur, qua alia res ex alia est nexa et apta cf. Creuz. Myth. T. 3, p. 357. Sententiam hanc insa Parcarum potentia comprobat, quae interitum et populorum et hominum regunt, itaque non animum, sed corpus mortalium aeternis suis legibus illigant et adstringunt. ·Ouum autem ex Homeri sententia ipsi Dii, qui alioquin dominatores naturae inducuntur, fato subiecti sint, quaeri potest, ex quonam fonte haec perfecta necessitas manaverit. Huius ratio ea esse videtur: sunt res, quae nisi toto rerum ordine perverso et rationis legibus sublatis, a pullo et ne quidem a Deo immutari et retractari possint. Etenim si

etiam Deus pro omnipotentia sua, stellas de circulis suis deturbare et orbem frangere possit, tamen non tantum valet, ut quod sibi ipsi repugnet, concilierur, e. g. n. duo bis posita quiuque essiciant, mortalis, qua talis, sit immortalis, virtus pro vitio et vitium pro virtute habeatur, et quae sunt einsmodi. Deinde natura mentis expers legibus obtemperat, ad omne aevum firmis et stabilibus, et huius ipsius exemplum Graecos adduxisse probabile est ad fati imperium in res humanas mente essingendum. Cum enim noctium et dierum vicissitudinibus, stellarum conversionibus, anni tempestatibus, quae ordine se excipiunt et redeunt, certam regulam propositam animadvertamus, cum ipsum corpus humanum necessitati sit obnoxium; mirum et ineptum videri possit, si hominis tantum fortuna et conditio vel sui ipsius arbitrio, vel casui sit commissa. Illa autem necessitas, ad quam statuendam Graeci hac argumentatione deferebantur, non solum eam afferebat regulam, quae semper et ubique una eademque omnium vitam regit, sed praeter hanc singularia illa in singulorum hominum fortuna et ouiusque vitae peculiaria. Facile igitur fieri potuit, ut ad has singulares rationes et conditiones, in quibus mortales saepius constitutos cernimus, illa necessitas transferretur, quae generales vitae humanae leges complectitur. Hoe enim per se liquet,

hominem corpore suo, quod partem facit naturae mente carentis, itaque ortu, vita et interitu eidem necessitati esse adstrictum, quam cetera animalia. Libertas igitur et arbitrium hominis, quatenus a corpore pendet, mera necessitate terminatur et huius finibus circumscribitur. Deinde fatum cum natura hoc commune habet, quod illius leges aeque ac prima huius principia nos lateaut. Nam nemini concessum fuit, in penetralia et intimos recessus naturae penetrare et Isidem velamine detracto intueri. Ouodsi enim ad naturae legum caussas indagandas et perscrutandas animum adiicias et ad summa principia adscendas, exque iis omnes naturae partes et singula quaeque, quae generantur, derivare velis, omnis ratiocinatio ad ultima delata in eo consistit, ut confiteamur, vires et leges naturae nullam ob aliam caussam ita comparatas esse, quam quia sic se habent. Pariter caussa, cur Deus exsistat, investigari et detegi nequit, Deus enim est quoniam est, et recte ineptum habetur, caussam caussae caussarum quaeri. Homini itaque denegatum est usque ad ortum naturae argumentando progredi, et qua ratione ex illo summo et absoluto, ut dicunt, res singulae provenerint, nemo enucleabi te tenodabit sic, ut hunc generandi modum intelligere et ad certam notionem revocare possimus. enim quaestionem solvere, ei tantummodo

contingeret esse tam felici, qui figuram Dei penitus perspectam et animo perceptam ha-beret. At hoc nullus valet. Etenim menti humanae intelligentia et informatio tantummodo eagum rerum est concessa, quae certis terminis sunt circumscriptae. Atque etiamsi talis aliquis Archimedes inter philosophos exstaret, qui in terris constitutus, tamen extra terram se poneret, et sic rerum primore dia detegeret, Homerus tamen et Graeci extremae aetatis ab huius modi doctrina alieni erant. Eam enim statuisse sententiam videntur, cum universam naturam, tum hominum vitam pro parte necessitate in tenebris abdita contineri, quae nec vi, nec precibus, nec consilio se flecti patiatur. Cum priscorum itaque Graecorum religione, quae fere tota in cultu naturae, mente expertis, habitabat. notio fati cohaerere videtur, quod nobis imaginem exhibet summae et absolutae legis. de cuius ortu et caussa ratio reddi non potest, et ad quam pervenimus, si argumentationem usque ad extrema concludamus. Ad hanc de fato sententiam firmandam, hoc quoque non leve momentum habuisse videtur. quod, quae homini accidunt, saepius tam mira sunt, ut in eam opinionem propensi reddamur, habenas rerum humanarum in manu numinis cuiusdam repositas esse, quod nos regat legibus ignotis atque obscuris. At Ho. merus non soli necessitati rerum humanarum

regimen assignavit; hoc enim tum in universum ingenio poeseos, quae libero virium lusu nititur, tum indoli carminis epici repugnaret, quod in contentione libertatis et necessitatis versatur. Deinde talis sententia abhorreret ab habitu et modo, qui priscorum hominum in rebus considerandis et dijudicandis proprius erat, quippe qui non id agebant, ut summum aliquod principium invenirent, quo omnes naturae partes, et quidquid in mundo fiat, comprehenderent, sed eorum iudicandi ratio variabat, prout res ad oculos et animum acciderent, eumque afficerent. Rerum autem vicissitudines atque fortunam tum populorum, tum singulorum consideranti, praesertim illi, qui potius communi et vulgari sensu, quam philosophica subtilitate ratiocinetur, non potest non cogitatio oboriri, multa ex casu et arbitrio apta esse, et saepius nec necessitatem nec rationis aequabilitatem, sed cupiditatum et affectuum Auctuantem vim rerum dominam esse. Quae ex his fontibus manare videbantur, ea et ad hominum et ad Deorum arbitrium referebantur. Quare Homerus non ubique, nec in omnium, sed in quorundam tantum modo heroum, et quidem praesertim virtute et gloria eximiorum fortuna describenda fati mentionem iniicit. Duplicem itaque hanc rationem, qua in rebus humanis regendis alia ex necessitate, alia ex arbitrio pendere videntur, ad illud duplex mundi rectorum genus, de quo dictum est, Graeci retulerunt, et quidem pro ingenio suo, quo quidquid naturae debeatur, vel ex mente et sensibus proficiscatur, inque iis repositum sit, vel fortuna efficiatur, vel terra nascatur, vitam et animum trahens in personam aliquam abit, atque ex omnibus, et quae in homine sunt et quae extra eum, Deus aliquis effingitur.

#### CAPUT III.

De rationibus, quae inter fati numina et Deos intercesserint.

Ratio, quae inter haec numina et Deos proprie sic dictos intercesserit, non certius definita apud Homerum invenitur. Quod nemini mirum videri debet, cum poeta notionibus ludens in rerum statu mundique regimine describendo non certa praecepta atque principia exponat, quae in artem redigi possint. Saepius poeta sententia generali aliquid enuntiat, quod ad certos terminos restringendum et non pressius accipiendum est. horret enim a poetica dictione eiusque vim infringit et debilitat, regulam ponere additis distinctionibus et exceptionibus. Hoc enim philosophi, non poetae est, qui non tam ad intelligentiam augendam et locupletandam, quam ad phantasiam alendam carmina pangit. Si itaque Homerus (Od. 10, 306 et all.

ll.) ait, Deos omnia posse, non repugnantiae accusandus, quod alio loco innuit. et esse quaedam, quae a Diis ipsis immutari nequeant, et Deorum voluntatem hominum constantia et virtute perverti et infringi posse. (Cf. 1l. 17, 326 sqq. et Heyne ad h. l.) Deinde attendendum, quis et quo consilio is atque quo animi motu sententiam aliquam proferat de Diis eorumque natura. Etenim de una eademque re non possunt non diversi homines diversis ingeniis et diverso animi statu in diversas sententias discedere. Sic mala perpessus aut qui alios calamitatibus obpressos videt, Diis hominum perniciem exprobrat illosque, omnis infelicitatis auctores incusat, at alius bonis vitae gaudens in laudes Deorum excurrit eosque ut bonorum et. voluptatum datores celebrat. Hac ratione locus in Iliade (9, 496), quo Phoenix Achillis iram sedaturus eumque, ut cum Agamemnone in gratiam redeat, commoturus, monet, ipsos Deos esse tractabiles et placabiles, conciliari debet cum alio loco in Odyssea (3, 147), quo Deorum animum flecti non posse a Nestore contenditur. Phoenicis enim interest, Deos flexibiles describere, at Nestor parratione sua ad dictum de perseverantia Deorum ducitur, quippe quae redundat ex facto, quod traditur. Pariter ex diversa persona loquentis componenda est Iovis sententia, (Od. 1, 35.) Aegisthum ψπερ μόρον Agamemnonem

occidisse cum huius ipsius dicto, (24, 97) Iovem ei molitum esse interitum sub manibus Aegisthi. Denique hoc quoque hic in iudicium venire videtur, quod, ut Wolfius demonstravit, Homeri carmina nec unum poetam habeant auctorem, nec non deformata sint additamentis seriori tempore male assutis. Ex quibus igitur legibus Dii regimen mundi administraverint, quam late patuerit fati notio, quae partes, qui fines et termini sint necessitatis, quid huic in humana vita sit subjectum, quid casui et Deorum arbitrio · relictum et permissum, ex Homeri carminibus distinctius intelligi et erui non potest. Onod quominus quis felici successu perficiat, iam duplex illa aira obstat, de qua dictum est. Deinde sunt loci in Homero, qui Deos fato inferiores faciunt; clarissimorum heroum, ut Sarpedonis, Patrocli, Hectoris et Achillis fortuna et interitus ita fato adstricti esse videntur, ut ne dii quidem quidquam immutare valeant. Thetis ipsa Achilli praedicat, eum ex fati decreto non diu vitam tracturum. Vid. Il. 1, 416 sqq. 9, 411. 18, 95. 19, 410. 417 et 421. 24, 132. Sarpedoni et Hectori lupiter quidem unie aloav vitam servare in animo habet, at ab lunone et Minerva monitus, eos iam diu fato morti esse destinatos, a consilio periculi averruncandi desistit. Cf. 16, 433 sqq. 22, 168 sqq. Illud ipsum, quod Iupiter bis in Iliade, altero loco, ubi

de victoria Troianorum agitur (8, 69), altero, quo Hectoris vita periclitatur (22, 209. cf. 10, 223), libra hominum sortes pensat, nihil aliud significare videtur, nisi hoc, Iovem fati consilium explorare. Cf. Heyne ad h. l. Easdem quidem rationes Eustathius in explicandis his locis sequutus est (cf. ad lib. 8. p. 579); at duplex fatum statuit, et alterum simpliciter necessarium, quod nec a love flecti possit, et alterum minus necessarium, quod Iovis arbitrio sit permissum, quum tamen hoc ipsum, quod Iupiter in sorte exercituum constituenda libram adhibet, indicio sit, pugnae eventum in mera Iovis voluntate non verti. Ipsa Minérva (Od. 3, 238) confitetur, Deos mortem propulsare non posse, si quem Moie ολοή θανάτοιο corripuerit. Alio loco (Od. 13, 306 sqq.) Minerva his verbis Ulyssem compellat: Dicam, quos dolores ex fato in aedihus tuis perferre debeas; tu autem tolera ex necessitate. Ouum Minerva Ulyssi quam maxime faveat et patrocinetur, credibile est, labores, Ulyssi impositos, fuisse eiusmodi, ut ne Dii quidem eos avertere potuerint. Eadem ratione Calypso Ulyssi aperit mala, quae ex fato ei impendeant in itinere suo Od. 5, 206. Ipsum Jovem Nestor dicit (Il. 14, 53 et 54.) non tantum valere, ut facta infecta facere possit. Aliis locis, quod sane mirum est, narratur, aut aliquid contra fatum evenisse, aut facile accidere potuisse, ut res aliqua alium quam fato definitum habitura exitum fuisset. Ratio huius sententiae in eo fortasse quaerenda, quod saepius ea, quae quomodo ex lege necessitatis futura sint, quilibet animo cernere et certis argumentis demonstrare sibi videtur, contra omnium exspectationem et usitatam rerum rationem inopinato aliquo casu plane mutantur et ad alium prorsus finem perducuntur, quam quo primitus tetenderint. Loca, quibus declaratur, non solum Deos, sed homines quoque leges fati eludere et irritas facere posse, sunt potissimum haec: ll. 2, 155

Αργείοισιν υπέρμορα νόστος ετύχθη

εί μη, κ. τ. λ.

Il. 16, 78°. Achivi ὑπερ αἶσαν Φέρτεςει (quam Troiani) feruntur, Il. 17, 321. Αργείοι δε κε κῦδος ελον καὶ ὑπερ Δῶς αἶσαν κάρτει καὶ σθένει σΦετέρω. Il. 20, 30. Iupiter timet, ne Achilles ὑπερ μόρον murum (Ilii) evertat. Il. 20, 336. Neptunus Aeneam a congressu cum Achille dehortatur, μη καὶ ὑπερ μοῦραν domum orci perveniat. Il. 21, 517. Apollo curat, ne Danai ὑπερ μόρον Ilium expugnent. Od. 5, 436 Ulysses paene ὑπερ μόρον undis demersus fuisset. Interdum ὑπερ μόρον non est contra, sed extra fati regulam, si scilicet homines absque huius impulsu quidquam rei gerant ex mero suo arbitrio. Od. 1, 34. Iupiter de mortalibus:

σφιροιν ατασθαλίησιν ύπες μόρον άλγε έχουσιν.

Ouod itaque interdum accidit, ut fatum de natura sua discedat et necessitatis vim deponat, id non aliter iusto iudicio censeri potest, quam si poeseos indoles respiciatur. Praeterquam enim, quod in locis allatis multa ex hyperbole dicta esse videantur, cogitandum et considerandum est, nec phantasiam ali, nec exspectationem lectorum excitari posse, si in iis enarrandis, quae fatum caussam habent, nihil aliud, nisi hoc ipsum inducatur. Quare poeta in descriptione casuum et eventuum, quae fati sunt, ita versari debet, ut fatum quodammodo tollat et specie arbitrii et libertatis capiat lectorum animos, quomodo res evadat, curiosos et sollicitos eorumque studia rebus gestis, quae tradantur, conciliet et quasi adiungat. Homerus igitur de morte Sarpedonis et Hectoris lovem facit deliberantem, licet eorum interitus a fato esset destinatus. Eodem modo Ulvssi a Calypso et Minerva discrimina et mala peregrinationis suae, tanquam fati scita, praedicuntur, sed cum ad eorum expositionem carmen devolvitur, non ex lege necessitatis ante constituta, sed ex praesenti rerum statu enasci videntur. Ita lex poeseos illaesa servatur, quae vinculorum impatiens omnia ea respuit et aspernatur, quibus usus virium humanarum non solum impeditur, sed penitus tollitur; his enim obscurae regulae illigatis omnis poesis tolleretur.

Interdum Dii et fatum coniunctim et quasi consociatis studiis aliquid perficiunt. Il. 16, 849. Patroclus de se ipso:

άλλά με Μοῖς όλοη καὶ Λητοῦς ἔκτανεν υίος Il. 18, 119. de Hercule

αλλά ε Μοῖρ' εδάμασσε καὶ άργαλέος χόλος Ήρης Il. 19, 410. Xanthus ad Achillem: appropinquat tibi exitialis dies, at non nos in culpa sumus, αλλα θεός τε μέγας και Μοίρα κραταιή. Hic quoque in exemplum adduci potest Minerva, quae ad fatum Hectoris implendum cum Achille vires et potentiam suam consociat. (Cf. lib. 15, 613, quos quidem versus Wolfius uncis inclusit cf. Heyne T. VII, p. 100.). De fato conferantur praeter loca iam allata: Il. 5, 207, 629. 7, 52. 12, 116. 15, 117. 16, 707, 849, 853. 17, 421. 20, 302. 21, 83. 23, 224. Od. 2, 100. 5, 41, 206, 345. 8, 511. 9, 532: 10, 175. 11, 617. Quomodo seriori tempore de fato sententia immutata et variata fuerit, et quid Stoici hac de re praeceperint, exponere nihil attinet. Cf. locus classicus Stobaei l. 1, c. 6. p. 165-192. et qui hic ab Heerenio laudantur, interpretes atque commentatores; deinde Gellius 13, 1, qui, quae temporibus distinguendae sunt, sententias confundit, et adn. virr. doctt. ad

### CAPUT IV.

# De Erinnybus.

Erinnyum, quarum non admodum frequens in Homero mentio fit, provincia et munus ex sententia quorundam, ut Boettigeri (cf. die Furienmasie), tam arctis includi limitibus non potest, ut tantummodo ad ultionem periurii et cognatorum caedis restringatur. Equidem invocantur Erinnyes tanquam periurorum vindices

11. 19, 258.

<sup>γ</sup>Ιστω γῦν Ζευς

- - xaì 'Equivues, aig' ปกอ yaïav

άνθρώπους τίνυνται, ότις κ' επίορκον ομόσση.

enimvero in universum adsurgunt in quemque nefastum et impium ergaque alios iniuriosum atque opem ferunt contumelià affectis et quidem praesertim ex paupertate supplicibus, (Od. 17, 475.

άλλ' είπου πτωχών γε θεοί καὶ Έριννύες εἰσὶν) deinde natu maioribus (Il. 15, 204.

et quidem his haud dubie hanc ob caussam, quoniam verecundia senioris aetatis in officiis pietatis numerabatur (Cf. Heyne ad h. l.). Quam qui in parentibus vel aliis arcta necessitudine iunctis laeserat, in hunc gravi ira exoriebantur Erinnyes. Od. 11, 279. Iocastes Erinnyes inducuntur (έσσα τε μητρος

Έριννύες εκτελέουσι), quae Oedipum doloribus vexent, etsi hic mera culpa absque omni dolo iniuriam matri fecerat; quo clarum fir, Erinnyes non solum flagitia et facinora, sed facta turpia quoquomodo patrata castigare. Eadem ratione Telemachus (Od. 2, 135.) metum e matris Erinnybus procis obiicit flagitantibus, ut eam dimittat: ἐπεὶ μήτης στυγεράς αρήσετ' Έριννῦς, οίκου άπερχομένη. Il. 9, 454 Phoenicis pater diris exsecrationibus in filium, qui cum eius pellice concubuerat, auxilium Erinnyum implorat. Iupiter infernus et Proserpina perficiunt preces a patre fusas; (versus de love inferno suspecti esse videntur cf. Heyne ad h. l.) ll. 9, 571 Erinnys tanquam Orci et Proserpinae ministra imprecationes Althaeae audire dicitur, in Meleagrum filium factas, quod avunculum suum interfecerat: τῆς δ' ἡτροΦοῖτις Έριννος ἔκλυεν ἐξ Ἐρέβευσ-Φιν, αμείλιχον ήτος έχουσα. Il. 21, 412 Iunonis Erinnyes (μητέος Εριννύες) commemorantur, a Marte lucudae, quod Troianis auxilietur et a matris partibus discedat. At dubium est, utrum hoc verbo numina illa, an Iunouis furia et ira denotetur. Posteriori significatione verbum egweis usurpari, notum est. Cf. Hesiod. Theogon. v. 472. et Boettiger l. c. p. 105. Quare literis minoribus verbum couveds in editionibus excusum legitur. At qui dubitationem aliquam movere possit, est locus antea citatus, (Od. 12, 279.), ubi μητρος Έρινvuec ex omnium consensu de numinibus sunt intelligendae. Ad ea ipsa priorem locum Eustathius refert, qui eum ita commentatus est: έριννύας μητρός λέγει τας μητρικάς άρας, δί ων ερεθίζονται κατά Φαύλου παιδός. Cf. Heyne ad h. l. Erinnyum ira et odium eo usque valere videtur, ut non solum ad maleficum, sed quoque ad eius sobolem pertineat. Inspiciantur ea, quae de Pandari ob flagitium quoddam a love necati filiabus in Odyssea (20; 78) narrantur: καὶ ρ' ἔδοσαν στυγερῆσιν Ἐριννύσιν Ouemadmodum autem Furiae εμ Φιπολεύειν. tanquam nefastorum vindices mala infligunt, sic earum interesse videtur, ut quis perniciosi quid in se admittat. Iupiter enim Moipa et Erinnye's (ll. 19, 87.) coniunctae nominantur, quae Agamemnonis menti army iniecerint (cf. Od. 15, 234: τήν (ἄτην) οἱ ἐπὶ Φρεσὶ ઉηκε θεα δασπλητις Εριγγύς). Ouae seriori tempore Erinnybus tribuuntur partes, aerumpas in universum in homines effundendi, inde originem traxisse videntur, quod provinciae in facinorosos animadvertendi potestas inesset malorum inferendorum et haec sola spectaretur detracta caussa, cur exerceretur, scelesta nimirum vita. Il. 19, 418 legimus, Xanthi vocem Achilli mortem vaticinantis ab Erinnybus fuisse repressam et cohibitam. Hunc locum Heynius in ed. min. ita commentatus est: "Ne vaticinio vulgentur plura, quam necesse visum, tribuitur alibi Diis, Iovi, Iunoni, Parcis; ut ap. Virg. Aen. III, 379. 380. poena quoque infligitur vatibus, plura quam iussi erant, vulgantibus: quod per Erinnyas bene fieri poterat; nam illae poenas exigunt, a scelestis (v. c. de Phineo ap. Apol. II, 220 Apollinis iussu v. 179 sq.). At h. l. vetant, ne plura vaticinetur equus: ex more solemni vaticiniorum, in quibus plura reticescunt vates, quae nosse intererat." "Eone Por autem, quod hic ponitur, non de vetando videtur intelligendum, sed de eo, quod Erinnyes tan quam vindices eorum, qui nefanda eloquuntur, animo Xanthi obversantur, ideoque is timore Erinnyum correptus plura praedicare verecundatur. Amico autem vel domino mortem instantem praedicere, ideo fortasse nefas existimatum est, quoniam malevolum animum prodit, cuiquam infausta nuntiare. quae audientem si non terrent, attamen percellunt. Quare Xanthus, qui nec ab Achille interrogatus, nec a Diis iussus talia effatur, ob petulantiam suam Erinnyum iras recte Huic sententiae admodum horrere videtur. convenit Achillis responsio:

τί μοι θάνατον μαντεύεαι, εὐδέ τί σε χρή.

## CAPUT V.

Cui numinum generi administratio iustitiae tribuatur.

Iam accedamus ad hoc, ut videamus, cui numinum generi, quae hactenus descripsi-

mus, administratio iustitiae in Homeri carminibus sit commissa. Quilibet, qui poetam tantummodo cursim et strictim legat, facile intelliget et animadvertet et secundas et adversas res non tam illius fati numinibus, quam Diis auctoribus attribui et adscribi. Animi enim et corporis dotes, a nemine sua sponte et pro lubitu comparatae, sed in quemlibet tanquam donum collatae: ut gloria, divitiae, honores, valetudo, pulcritudo, fortitudo, prudentia, scientia cithara canendi, hae inquam dotes ideo a Diis profectae dicebantur, quoniam in his bonis dispertiendis, non tam necessitas quam arbitrium locum obtinere videtur. Deus itaque aliquis tanquam supremus antistes et praeses, illis, quas enumeravi, rebus, praepositus est, in quo ipsae perfectae et omnibus numeris absolutae conspiciuntur et a quo quidquid harum in terram permanet, haustum et delibatum putatur. Uno tantummodo lo-, co, quae ad hominis naturam pertinent, non a Diis sed a fato dicuntur sata: τλητὸν γάρ Μοίραι θυμον θέσαν ανθρώποισι (11. 24, 49.). non solum ea, quibus hominis gandent, sed etiam, quibus dolent, Diis effectoribus imputabantur. Praeter alia loca, quae infra excitabo, unum et quidem satis insignem ex Odyssea (20+ 201) afferam:

Ζεῦ πάτες, οὐτις σεῖο θεῶν ὁλοώτερος ἄλλος!

εύκ ελεαίρεις άνδρας, επήν δή γείνεαι αὐτός, μισγέμεναι κακότητι καὶ άλγεσι λευγαλίοισιν. cf. 1, 348. 349. et Il. 3, 365. Loquutiones: Iupiter nana undero, vel: adye' edwar, vel nangr απάτην βουλεύσατο, vel: επὶ γεινομένω ίει κακό-Tyra Bagesay, sunt ita notae, ut eas in memoriam revocasse sufficiat. Il. 12, 161 lupiter Oιλου ευδής nominatur. Illud ipsum, quod alias Parcis attribuitur, ut mors hominum, interdum ad Deos auctores refertur. Cf. 11. 14, In caussis, cur Home-464 et Od. 16, 447. rus, quantum fieri poterat, Deos rerum humanarum rectores fecerit, ea quoque numeranda est, quod in ingeniis Deorum utpote ad hominum indolem formatis, melius quam in numinibus, quae nihil nisi necessitatis leges prae se ferunt, depingendis vis illa poetica expromitur, quidquid cantu celebratur, certis lineis circumscribendi et terminandi, quaeque generalia sunt, per exemplum et sub specie aliqua exprimendi (individualistren). Ouum itaque rerum humanarum gubernacula a Diis fere solis tractentur, iustitiae quoque divinae administratio, pro parte tantummodo Erinnybus concessa, Diis potissimum demandata est. Moieu et Aira ad institiam eatenus non pertinebant, quatenus earum vis ea erat, ut fortunam et potissimum interitum vel singuli hominis vel populi alicujus constituerent, nulla caussa, quare hoc ita se haberet, addita. Fatum itaque ut dicunt coecum est,

dum immutabile bonum aeque ac malum obruit. Atqui notionem institue divinae id ipsum illustrat, quod in multis, quae homini contingunt, institua cessat, et in indicium non vocatur.

Ne sententiae, ab Homero Deos potissimum divinae iustitiae administratores et propugnatores induci, iusta fides desit, eam praestabo tum locis allatis, quibus hoc aperte affirmatur, tum provocatione ad fabulam Iliadis et Odysseae, quippe et bellum ob violatum ius hospitii Troianis illatum Iliique excidium, et poenae de procis sumtae ad Deorum voluntatem et auxilium referuntur. En loca: Il. 16, 384

ως δ' υπό λαίλαπι πᾶσα κελαινή βέβριθε χθών ήματ' όπωρινῶ, ὅτε λαβρότατον χέει ὕδωρ Ζευς, ὅτε δή ρ' ἄνδρεσσι κοτεσσάμενος χαλεπήνη, οὶ βίη εἰν ἀγορῆ σκολιὰς κρίνωσι θέμιστας, ἐκ δὲ δίκην ἐλάσωσι, θεῶν ὅπιν οὐκ ἀλέγοντες. cf. Hesiod. ἐργ. κ. ἡμ. v. 237. Od. 3, 133: ,, Iupiter Graecorum reditum ideo calamitatibus infestum reddidit, quoniam non omnes

νεήμονες καὶ δίκαιοι fuerunt: Od. 9, 270: Ζεὸς δ' ἐπιτιμήτως ἰκετάων τε, ξείνωντε, κ.τ. λ. Od. 13, 213:

Ζευς σφίας τίσαιτο iκετήσιος, όστε καὶ άλλους ανθεώπους έφορα καὶ τίνυται, όστις αμάρτη.
Od. 14, 284 Iupiter hospitalis νεμεσσαται κακαλ έργα.

Od. 71, 485:

καί τε θεοι ζείνοισιν εοικότες αλλοδαποίσι, παντοίοι τελέθοντες, επιστρωφώσι πόληας, ανθρώπων ύβριν τε και ευνομίην εφορώντες.

cf. Hes. igy. z. im. 122 sqq. 252 sqq. et interpr. ad hh. ll. — Omnibus his locis, quae allata sunt, Themidis nullam fieri mentionem, forte quis mirari et inde argumentum sumere possit, huic deae in iustitiae legibus tuendis et servandis plane nullas vices esse concessas; provinciam enim, qua fungatur, eam esse, ut Deos in Olympo et homines in terris ad concionem convocet. Od. 2, 69:

(\* nr avdear ayoeas new des, nde kasizes cf. Il. 20, 4. et Heyne ad h. l. At illa provincia arctissimo nexu et necessitudine cum iure et legibus coniuncta est. Etenim certum ius ac leges inde natae sunt, quod gentes in unum coierunt consociataeque de rebus suis atque negotiis consultaverunt, atque ex consensu morum et animorum, aut iubendo aut vetando, ad certam normam constituerunt, quid cuique faciendum, quid vitandum sit. Quemadmodum itaque ius a concionibus ori,

<sup>\*)</sup> Eustathius ad h. l.: τυὺς δὶ ἄγαλμα Θίμιδος ἐτόμισαν τοῖς ἐκκλησιάζόνσιν εἰσκομίζισθαι, πρὸς ὅ καὶ κάθηνται φρωσι καὶ ἐγιίρνται. Haec redolere ingenium ad poeticam descriptionem percipiendam et diiudicandam prorsus inhabile, non est, quod moneamus.

ginem traxit, sic apud Graecos in his iura condebantur et caussae diiudicabantur. Quare in lliade (11, 807) locus comitiorum gerendorum (2709) et iudiciorum habendorum (3600) coniunguntur. Themis itaque licet custodia et praesidio legum et iuris nondum ornata, tamen huius ministra et satelles ab Homero inducitur. Eam enim ab iure non alienam fuisse, loci a me allati contextus docet, quippe quod Themis una cum Iove a Telemacho invocatur, qui procorum iniuriam incusat iisque Deorum iram imprecatur.

Quos potissimum iustitiae servandae prospicere et cavere diximus, Dii, munere suo ita fungebantur, ut iustis poenis malefacta ulciscerentur\*). Horum caput est, impia hominum in se ipsis confidentia et effraenata superbia, quae vitam humanam in altiori manu repositam esse nescia, sed viribus suis innixa nullam voluntatem, nullam potentiam, nisi suam agnoscit. Nemo itaque putet, christianam tantummodo religionem in arrogantia ex animis hominum exstirpanda versari eamque ut probrosam indignari. Licet enim illius potissimum indoli conveniat pia modestia, qua bene gnari, fragiles esse nostras spes et fallaces nostras contentiones in nobis

<sup>\*)</sup> De eo, quatenus Dii insi homines ad violandas honesti leges sollicitent et invitent, alio loco a nobis disputabitur.

ipsis sitas, Deum tanquam rerum humanarum moderatorem et propositi cuiuslibet perfectorem suspicimus; tamen iam Graecorum animos sensu nostrae infirmitatis et imbecillitatis ex religione tinctos atque imbutos invenimus, ita ut fines transgredi, quos natura homini posuit, nefas putaretur et lex religione sancita esset, neminem spreto Decrum auxilio felici successu res suas curaturum et incepta sua perfecturum. itaque consilii, alicuius vel incepti non in hominis, sed in Deorum potentia et praesidio reponebatur. Quare frequentes in Homero leguntur loquutiones: in genibus Deorum iacet, hoc Iupiter perficiat et similia. Egregius locus, quo proci, ut sibi a superbia caveant, admonentur, exstat in Odyssea 18, 129:

οὐδεν ἀκιδυότερον γαῖα τρέφει ἀνθρώποιο, πάντων, ὅσσα τε γαῖαν ἐπὶ πνείει τε καὶ ἔρπει. οὐ μεν γάρ ποτέ φησι κακὸν πείσεσθαι ὀπίσσω, ὅφρ ἀρετὴν παρέχωσι θεοὶ καὶ γούνατ' ὀρώρη. ἀλλ' ὅτε δὴ καὶ λυγρα θεοὶ μάκαρες τελέσωσι, καὶ τὰ φέρει ἀεκαζόμωνος τετληότι θυμῷ. τοῖος γὰρ νόος ἐστὶν ἐπιχθονίων ἀνθρώπων, οἷον ἐπ' ἡμαρ ἄγησι πατὴρ ἀνδρών τε θεῶν τε. καὶ γὰρ ἐγῶ ποτ' ἔμελλον ἐν ἀνδράσιν ὅλβιος εἶναι,

πολλα δ' ατασθαλ' έρεξα, βίη καὶ κάρτεϊ είκων, πατεί τ' εμώ πίσυνος καὶ εμοίσι κασιγνήτοισι.
τῷ μή τίς ποτε πάμπαν ἀνὴς ἀθεμίστιος εἰη,
ἀλλ' έγε σιγῆ δῶςα θεῶν εχοι, ὅ,ττι διδοῖεν.

Hic pietatis sensus, quemadmodum' in religione christiana inde fluxit, quod nos filios excelsi patris, quasi radios summi luminis putamus et nefarium habetur, filios voluntatem patris negligere, a quo eorum vita omniaque boua libata et hausta sint, sic in religione Graecorum videtur repetendus partim ex conscientia infirmitatis humanae, et cuique ingenerata, et ubicunque locorum excitata impedimentis atque periculis, quae undique obiecta nostris consiliis et contentionibus adversaptu, sineque Diis adiutoribus superari non posse videntur; partim ex Deorum natura, quos auxilio suo non implorato hominibus infensos et infestos fore, et intermissam supplicationem in contemtum imperii sui et in iniuriam maiestatis suae accepturos rebautur. Quare audacissimos heroes Diis cedere, eorumque patrocinium implorare videmus, utpote bene doctos, hominis vim et fortitudinem, quae cum Diis contendat, eo ipso frangi et in perniciem contendentis eva-11. 5, 407:

— οὐ δηναιός, δς αθανάτοισι μάχηται οὐδε τί μιν παϊδες ποτὶ γούνασι παππάζουσιν, (cf. Heyne ad h. l. Hic defendit: μάχοιτο. Utrumque, ut videtur ferri potest, licet sen-

Ἐριννύες ἐκτελέουσι), quae Oedipum doloribus vexent, etsi hic mera culpa absque omni dolo iniuriam matri fecerat; quo clarum fit, Erinnyes non solum flagitia et facinora, sed facta turpia quoquomodo patrata castigare. Eadem ratione Telemachus (Od. 2, 135.) metum e matris Erinnybus procis obiicit flagitantibus, ut eam dimittat: έπει μήτης στυγεράς αρήσετ' Εριννώς, οίκου απερχομένη· Il. 9, 454 Phoenicis pater diris exsecrationibus in filium, qui cum eius pellice concubuerat, auxilium Erinnyum implorat. Iupiter infernus et Proserpina perficiunt preces a patre fusas; (versus de love inferno suspecti esse videntur cf. Heyne ad h. l.) 11. 9, 571 Erinnys tanquam Orci et Proserpinae ministra imprecationes Althaeae audire dicitur, in Meleagrum filium factas, quod avunculum suum interfecerat: τῆς δ' ἡεροφοῖτις Έριννος ἔκλυεν ἐξ Ἐρέβευσ-Φιν, αμείλιχον ήτου έχουσα. Il. 21, 412 Iunonis Erinnyes (μητέος Εριννύες) commemorantur, a Marte luendae, quod Troianis auxilietur et a matris partibus discedat. At dubium est, utrum hoc verbo numina illa, an Iunonis furia et ira denotetur. Posteriori significatione verbum ¿e/vvoc usurpari, notum est. Cf. Hesiod. Theogon. v. 472. et Boettiger l. c. p. 105. Quare literis minoribus verbum epivios in editionibus excusum legitur. At qui dubitationem aliquam movere possit, est locus antea citatus, (Od. 12, 279.), ubi μητρος Εριν-

vues ex omnium consensu de numinibus sunt intelligendae. Ad ea ipsa priorem locum Eustathius refert, qui eum ita commentatus est: έριννύας μητρός λέγει τας μητρικάς άρας, δί ων έρεθίζονται κατά Φαύλου παιδός. Cf. Heyne ad h. l. Erinnyum ira et odium eo usque valere videtur, ut non solum ad maleficum, sed quoque ad eius sobolem pertineat. Inspiciantur ea, quae de Pandari ob flagitium quoddam a love necati filiabus in Odyssea (20; 78) narrantur: καὶ ρ' ἔδοσαν στυγερῆσιν Ἐριννύσιν εμΦιπολεύειν\_ Ouemadmodum autem Furiae tanquam nefastorum vindices mala infligunt, sic earum interesse videtur, ut quis perniciosi quid in se admittat. Iupiter enim Moiga et Erinnye's (ll. 19, 87.) coniunctae nominantur, quae Agamemnonis menti atmy iniecerint (cf. Od. 15, 234: τήν (άτην) οἱ ἐπὶ Φρεσὶ θηκε 9εα δασπλήτις Έριννύς). Quae seriori tempore Erinnybus tribuuntur partes, aerumnas in universum in homines effundendi, inde originem traxisse videntur, quod provinciae in facinorosos animadvertendi potestas inesset malorum inferendorum et haec sola spectaretur detracta caussa, cur exerceretur, scelesta nimirum vita. Il. 19, 418 legimus, Xanthi vocem Achilli mortem vaticinantis ab Erinnybus fuisse repressam et cohibitam. Hunc locum Heynius in ed. min. ita commentatus est: "Ne vaticinio vulgentur plura, quam necesse visum, tribuitur alibi Diis, Iovi, Iunoni, Parcis; ut ap. Virg. Aen. III, 379. 38 poena quoque infligitur vatibus, plura qua iussi erant, vulgantibus: quod per Erinny bene fieri poterat; nam illae poenas exigun a scelestis (v. c. de Phineo ap. Apol. II, 2: Apollinis iussu v. 179 sq.). At h. l. vetau ne plura vaticinetur equus: ex more solem vaticiniorum, in quibus plura reticescunt v tes, quae nosse intererat." εσχεθον auten quod hic ponitur, non de vetando vidett intelligendum, sed de eo, quod Erinnyes tai quam vindices eorum, qui nefanda eloquui tur, animo Xanthi obversantur, ideoque timore Erinnyum correptus plura praedicai verecundatur. Amico autem vel domino mo tem instantem praedicere, ideo fortasse no fas existimatum est, quoniam malevolui animum prodit, cuiquam infausta nuntiare quae audientem si non terrent, attamen per cellunt. Quare Xanthus, qui nec ab Achill interrogatus, nec a Diis iussus talia effatur ob petulantiam suam Erinnyum iras rect Huic sententiae admodur horrere videtur. convenit Achillis responsio:

— τί μοι θάνατον μαντεύεαι, cu δε τί σε χρή.

## CAPUT V.

Cui numinum generi administratio iustitiae tribuatui

Iam accedamus ad hoc, ut videamus, cu numinum generi, quae hactenus descripsi mus, administratio iustitiae in Homeri carminibus sit commissa. Quilibet, qui poetam tantummodo cursim et strictim legat, facile intelliget et animadvertet et secundas et adversas res non tam illius fati numinibus, quam Diis auctoribus attribui et adscribi. Animi enim et corporis dotes, a nemine sua sponte et pro lubitu comparatae, sed in quemlibet tanquam donum collatae: ut gloria, divitiae, honores, valetudo, pulcritudo, fortitudo, prudentia, scientia cithara canendi, hae inquam dotes ideo a Diis profectae dicebantur, quoniam in his bonis dispertiendis, non tam necessitas quam arbitrium locum obtinere videtur. Deus itaque aliquis tanquam supremus antistes et praeses, illis, quas enumeravi, rebus, praepositus est, in quo ipsae perfectae et omnibus numeris absolutae conspiciuntur et a quo quidquid harum in terram permanet, haustum et delibatum putatur. Uno tantummodo lo-, co, quae ad hominis naturam pertinent, non a Diis sed a fato dicuntur sata: τλητὸν γάρ Μοίραι θυμον θέσαν ανθρώποισι (11. 24, 49.). non solum ea, quibus hominis gandent, sed etiam, quibus dolent, Diis effectoribus imputabantur. Praeter alia loca, quae infra excitabo, unum et quidem satis insignem ex Odyssed (20+ 201) afferam:

Ζεῦ πάτες, οὐτις σεῖο θεῶν ολοώτερος ἄλλος!

εύκ ελεαίρεις άνδρας, έπην δή γείνεαι αὐτός, μισγέμεναι κακότητι καὶ άλγεσι λευγαλέοισιν. cf. 1, 348. 349. et Il. 3, 365. Loquutiones: Iupiter κακά μήδετο, vel: άλγε' εδωκεν, vel κακήν απάτην βουλεύσατο, vel: επὶ γεινομένω ίει κακότητα βαρείαν, sunt ita notae, ut eas in memoriam revocasse sufficiat. Il. 12, 161 lupiter Oidoverdis nominatur. Illud ipsum, quod alias Parcis attribuitur, ut mors hominum, interdum ad Deos auctores refertur. Cf. 11. 14, 464 et Od. 16, 447. In caussis, cur Homerus, quantum fieri poterat, Deos rerum humanarum rectores fecerit, ea quoque numeranda est, quod in ingeniis Deorum utpote ad hominum indolem formatis, melius quam in numinibus, quae nihil nisi necessitatis leges prae se ferunt, depingendis vis illa poetica expromitur, quidquid cantu celebratur, certis lineis circumscribendi et terminandi, quaeque generalia sunt, per exemplum et sub specie aliqua exprimendi (individualistren). Quum itaque rerum humanarum gubernacula a Diis fere solis tractentur, iustitiae quoque divinae administratio, pro parte tantummodo Erinnybus concessa, Diis potissimum demandata est. Moieu et Aira ad institiam eatenus non pertinebant, quatenus earum vis ea erat, ut fortunam et potissimum interitum vel singuli hominis vel populi alicujus constituerent, nulla caussa, quare hocita se haberet, addita. Fatum itaque ut dicunt coecum est,

dum immutabile bonum aeque ac malum obruit. Atqui notionem iustitiae divinae id ipsum illustrat, quod in multis, quae homini contingunt, iustitia cessat, et in iudicium non vocatur.

Ne sententiae, ab Homero Deos potissimum divinae iustitiae administratores et propugnatores induci, iusta fides desit, eam praestabo tum locis allatis, quibus hoc aperte affirmatur, tum provocatione ad fabulam Iliadis et Odysseae, quippe et bellum ob violatum ius hospitii Troianis illatum Iliique excidium, et poenae de procis sumtae ad Deorum voluntatem et auxilium referuntur. En loca: 11. 16, 384

ως δ' ύπο λαίλαπι πάσα κελαινή βέβριθε χθών ηματ' όπωρινώ, ότε λαβρότατον χέει ύδωρ Ζεύς, ότε δή ρ' άνδρεσσι κοτεσσάμενος χαλεπήνη, οὶ βίη είν άγορη σκολιάς κρίνωσι θέμιστας, έκ δε δίκην ελάσωσι, θεών όπιν οὐκ άλέγοντες.

cf. Hesiod. ioy. κ. ήμ. v. 237. Od. 3, 133:
,, Iupiter Graecorum reditum ideo calamitatibus infestum reddidit, quoniam non omnes νοήμονες καὶ δίκαιοι fuerunt: Od. 9, 270:

Ζευς δ' επιτιμήτως ίκετάων τε, ξείνωντε, κ. τ. λ. Od. 13, 213:

Ζευς σφέας τίσαιτο iκετήσιος, όστε καὶ άλλους ανθεώπους έφορα καὶ τίνυται, όστις αμάρτη.
Od. 14, 284 Iupiter hospitalis νεμεσσαται κακα έγγα.

Od. 71, 485:

καί τε θεοι ζείνοισιν εοικότες αλλοδαποίσι, παντοίοι τελέθοντες, επιστρωφώσι πόληας, ανθρώπων ύβριν τε και ευνομίην εφορώντες.

cf. Hes. igy. x. im. 122 sqq. 252 sqq. et interpr. ad hh. ll. — Omnibus his locis, quae allata sunt, Themidis nullam fieri mentionem, forte quis mirari et inde argumentum sumere possit, huic deae in iustitiae legibus tuendis et servandis plane nullas vices esse concessas; provinciam enim, qua fungatur, eam esse, ut Deos in Olympo et homines in terris ad concionem convocet. Od. 2, 69:

(\* nt avdew ayoea's nuev dou, nde xalicu cf. 11. 20, 4. et Heyne ad h. l. At illa provincia arctissimo nexu et necessitudine cum iure et legibus coniuncta est. Etenim certum ius ac leges inde natae sunt, quod gentes in unum coierunt consociataeque de rebus suis atque negotiis consultaverunt, atque ex consensu morum et animorum, aut iubendo aut vetando, ad certam normam constituerunt, quid cuique faciendum, quid vitandum sit. Quemadmodum itaque ius a concionibus ori-

<sup>\*)</sup> Eustathius ad h. l.: τοὺς δὶ ἄγαλμα Θίμιδος ἐνόμισαν τοῖς ἐκκλησιάζόυσεν εἰσκομίζισθαι, πρὸς ὅ καὶ κάθηνται φασι καὶ ἐγείρνται. Haec redolere ingenium ad poeticam descriptionem percipiendam et diiudicandam prorsus inhabile, non est, quod moneamus.

ginem traxit, sic apud Graecos in his iura condebantur et caussae diiudicabantur. Quare in lliade (11, 807) locus comitiorum gerendorum (2709), et iudiciorum habendorum (9600) coniunguntur. Themis itaque licet custodia et praesidio legum et iuris nondum ornata, tamen huius ministra et satelles ab Homero inducitur. Eam enim ab iure non alienam fuisse, loci a me allati contextus docet, quippe quod Themis una cum Iove a Telemacho invocatur, qui procorum iniuriam incusat iisque Deorum iram imprecatur.

Quos potissimum iustitiae servandae prospicere et cavere diximus, Dii, munere suo ita fungebantur, ut iustis poenis malefacta ulciscerentur\*). Horum caput est, impia hominum in se ipsis confidentia et effraenata superbia, quae vitam humanam in altiori manu repositam esse nescia, sed viribus suis innixa nullam voluntatem, nullam potentiam, nisi suam agnoscit. Nemo itaque putet, christianam tantuminodo religionem in arrogantia ex animis hominum exstirpanda versari eamque ut probrosam indignari. Licet enim illius potissimum indoli conveniat pia modestia, qua bene gnari, fragiles esse nostras spes et fallaces nostras contentiones in nobis

<sup>\*)</sup> De eo, quatenus Dii ipsi homines ad violandas honesti leges sollicitent et invitent, alio loco a nobis disputabitur.

ipsis sitas, Deum tanquam rerum humanarum moderatorem et propositi cuiuslibet perfectorem suspicimus; tamen iam Graecorum animos sensu nostrae infirmitatis et imbecillitatis ex religione tinctos atque imbutos invenimus, ita ut fines transgredi, quos natura homini posuit, nefas putaretur et lex religione sancita esset, neminem spreto Deorum auxilio felici successu res suas curaturum et incepta sua perfecturum. itaque consilii, alicuius vel incepti non in hominis, sed in Deorum potentia et praesidio Quare frequentes in Homero reponebatur. leguntur loquutiones: in genibus Deorum iacet, hoc Iupiter perficiat et similia. Egregius locus, quo proci, ut sibi a superbia caveant, admonentur, exstat in Odyssea 18, 129:

ουδεν ακιδυότεςον γαῖα τρέφει ανθρώποιο, πάντων, ὅσσα τε γαῖαν ἐπὶ πνείει τε καὶ ἔρπει. ου μὲν γάρ ποτέ φησι κακὸν πείσεσθαι ὀπίσσω, ὅφρ' ἀρετὴν παρέχωσι θεοὶ καὶ γούνατ ὀρώρη. ἀλλ' ὅτε δὴ καὶ λυγρὰ θεοὶ μάκαρες τελέσωσι, καὶ τὰ φέρει ἀεκαζόμωνος τετληότι θυμῶ. τοῦος γὰρ νόος ἐστὶν ἐπιχθονίων ἀνθρώπων, οῦον ἐπ' ἤμαρ ἄγησι πατὴρ ἀνδρῶν τε θεῶν τε. καὶ γὰρ ἐγῶ ποτ' ἔμελλον ἐν ἀνδράσιν ὅλβιος εἶναι,

жэлла д" атаодал" ёреёа, Він кай картей ейкыч, πατρί τ' εμῷ πίσυνος καὶ εμοῖσι κασιγνήτοισι.
τῷ μή τίς ποτε πάμπαν ἀνής ἀθεμίστιος εἴη,
ἀλλ' έγε σιγῆ δῶρα θεῶν ἔχοι, ἄ,ττι διδοῖεν.

Hic pietatis sensus, quemadmodum' in religione christiana inde fluxit, quod nos filios excelsi patris, quasi radios summi luminis putamus et nefarium habetur, filios voluntatem patris negligere, a quo eorum vita omniaque bona libata et hausta sint, sic in religione Graecorum videtur repetendus partim ex conscientia infirmitatis humanae, et cuique ingenerata, et ubicunque locorum excitata impedimentis atque periculis, quae undique obiecta nostris consiliis et contentionibus adversantu, sineque Diis adiutoribus superari non posse videntur; partim ex Deorum natura, quos auxilio suo non implorato hominibus infensos et infestos fore, et intermissam supplicationem in contemtum imperii sui et in iniuriam maiestatis suae accepturos Ouare audacissimos heroes Diis cedere, eorumque patrocinium implorare videmus, utpote bene doctos, hominis vim et fortitudinem, quae cum Diis contendat, eo ipso frangi et in perniciem contendentis evadere. 11. 5, 407:

— οὐ δηναιός, δς αθανάτοισι μάχηται οὐδε τί μιν παϊδες ποτὶ γούνασι παππάζουσιν, (cf. Heyne ad h. l. Hic defendit: μάχοιτο. Utrumque, ut videtur ferri potest, licet sen-

tentia aliquantum varietur, prout coniunctivus vel optativus ponatur). — 11. 17, 98.

όππότ' ανήρ έθέλη προς δαίμονα Φωτί μάχεσθαι, όν κε θεὸς τιμᾶ, τάχα οἱ μέγα πημα κυλίσθη. Deos autem severos insolentiae et impietatis vindices esse, tum mythi satis noti, tum plurima in Homero loca omnimodo testantur. Od. 4, 503 Aiax eo mortem obiisse dicitur. quod verbum superbum (ὑπερΦίαλον) dixerit, et Diis invitis undas se superaturum assirmaverit. Ouocirca Neptunus ira percitus eum un-- dis immersit. Od. 8, 226 Eurytus cum Apolline sagittandi arte certare ausus statim interitu poenas arrogantiae solvit. Easdem luit Thamyris, qui de victoria a Musis referenda gloriatus est, si cum eo cantu contendere vellent. Il. 2, 595. - Similem ob caussam liberi Niobae sagittis Apollinis et Dianae conficiuatur, quae se assimilaverat Latonae in natorum multitudine se iactans. Il. 24, 605. - Od. 13, 143 Iupiter Neptuno ultionem eorum concedit, qui viribus et robori obsequentes eum non iusto honore prosequantur.

Praeter has arrogantiae iactationes a Diis vindicatur laesio quorundam humanitatis et pietatis officiorum, quibus hospitalitas \*), liberalitas erga supplices, utpote Deorum patrocinio commendatos, atque mortuos sepe-

<sup>,\*)</sup> De iuris hospitii natura exponendi infra ubi de humana iustitia disputabitur, aptior locus erit,

liendi iisque iusta faciendi necessitas adnumeratur. Cf. Od. 11, 73, quo in loco anima Elpenoris Ulyssem monet his verbis: ne hinc profectus me indefletum et insepultum relinquas: μή τοί τι θεων μήνιμα γένωμαι. Hanc loquutionem solemnem esse scribit Eustathius ini των παρακαλουμένων, μη άδικεῖν (Vid. p. 418 ed. Bas.). lisdem verbis Hector utitur, mortifero vulnere ab Achille sauciatus, ut hunc ob immitem animum coelestis irae admoneat, qui precibus, in ipso mortis articulo fusis, adduci non potuerat, ut exanimatum corpus Priamo reddere sponderet. Violentiam quoque ex Homeri sententia a Diis fuisse repro-Natam et repressam, e locis quibusdam recte colligitur. Vid. Od. 14, 269. Hic ab Ulysse narratur, seu potius fingitur, socios suos Aegyptiorum agros populatos esse, mulieres abduxisse, virosque trucidasse, Aegyptios his iniuriis excitatos ad conserendas manus ex urbe advenisse. Deinde ita pergit:

- έν δε Ζεύς τερπικέραυνος

φῦζαν ἐμοῖς ἑτάροισι κακὴν βάλεν — —
(De violentia plenius disseram in altera huius disputationis parte). Dii inferi periurorum vindices Il. 3, 279.

De his, qui ob iniustitiam periere, dicitur: σφετέρησιν ἀτασθαλίησιν ὅλοντο, vel: τούς δὲ μοῖς ἐδάμασσε θεῶν καὶ σχέτλια ἔργα. Od. 22, 317. 416. 412. — Il. 16, 18 de Graecis:

--- - ολέχονται

— ὑπερβασίης ἔνεκα σφῆς;
Il. 4, 409 loquutionem: σφετες ἀτασθαλ. Heynius et alii interpretes vertunt: stultitia sua; at quoniam hic de spretis auguriis sermo est, non mera stultitia subest, sed ea, quae adiunctam habet impietatem. Utraque igitur significatio conjunctim locum habet, quod

pariter in duos alios Odysseae versus valet:. 1. 1, 7 (cf. 12, 300) et 34.

In iis, quae Graeci et Homerus de poenis infligendis tradunt, hoc singulare est, quod eae non solum de auctore criminis sed pariter de progenie eins et non secus de eo. qui dolo, quam qui mera culpa turpe factum commiserit, dira, ut videtur, severitate exiguntur. Revocentur in memoriam, quae ante de Erinnybus parrata sunt. At, ut hac de re iustum sit iudicium, phantasia in ingenium pristini illius aevi nos insinuemus necesse est, ab hoc nostro eo potissimum discedentis, quod tunc omnia e naturae legibus, ratione non instructae, diiudicabantur. Ouemadmodum itaque ex arboribus vegetis et floridis boni fructus, at ex morbosis mali proveniunt; sic a viris, ingenio et virtute eximiis, filii pariter eximii, at ah improbis improbi gigni existimabantur. Soboli itaque gloria, honores et virtutes patrum hereditario quodammodo iure tradebantur, et claro genere prognatum esse in laudem et honorem

vertebatur; ex altera autem parte liberi vitia maiorum, tanquam sanguini suo infusa, in se recipiebant. Ut igitur improbitas et flagitia patris ad filium pertinebant, sic quoque poenae de illo exigendae. Qua de caussa genus flagitiosi tanquam seminarium improbitatis delebatur (Cf. Pluti de sera num. vind., p. 224 sqq. ed. Reisk.). Malefactor autem ipse nulla alia re severius vindicari poterat, quam liberorum suorum pernicie; his enim quilibét gloriabatur eorumque multitudo et salus pro eximio Deorum dono et singulari documento divinae gratiae et benevolentiae habebatur.

Caussa, cur omne factum turpe aeque dolo ac culpa commissum puniretur, in eo quaerenda videtur, quod illud factum tantummodo per se spectaretur, quatenus rerum ordini et legibus naturae repugnaret. Qui igitur turpi facto naturam quodammodo offendebat et contumelia afficiebat, atque ut ita dicam, vim ei infensam prodebat, is a natura ipsa Diisque, tanquam huius moderatoribus repellebatur eaque mala perferre debebat, quae in naturae violatorem redundant. Ouin hoc ipsum, quod quis in eam caussam incidat, ut quid contra naturam faciat, tantummodo ei accidere posse videbatur, quem Dii gratia sua privare et ita non solum infelicem reddere, sed quoque ad omnium detestationem exponere vellent. Oedipus itaque, qui inscius matrem uxorem duxerat,

Erinnybus sacer erat, quoniam tali facto naturam contaminasset.

Quodsi ex his, quae hactenus disputata sunt, emergit, divinam iustitiam castiganda impietate et in universum animadversione improborum aestimari, non aeque alteram illam legem, quae potius aequitatis putanda est, justam nimirum bonorum et malorum pro cuiusque virtute inter homines distributionem a Diis servatam videmus. Etenim in hominum fortuna aut secunda aut adversa constituenda non semper virtutis atque honestatis rationem habent, sed quo animo in quemque adfecti sunt, ita eum opibus, honoribus et aliis vitae bonis augent atque honestant, aut his ipsis privant. autem Deorum erga homines affectio, non semper horum pietatem, sed saepius cupiditates atque adpetitus Deorum caussam habet. Hi enim libidini, odio, superbiae, amori, voluptati et in universum iisdem affectibus, quam homines, sunt obnoxii. Quare cum Dii similiter ac homines inter se dissideant et rixentur, non potest fieri, quin gui alium Deum propitium, eo ipso alium sibi infestum habeat. Ita fit, ut Dii in rebus humanis gubernandis nunc arbitrio suo utantur, nunc sempiternas iustitiae leges adhibeant. Quae de ingenio Deorum sententia eo orta esse videtur, quod mortalium status et fortuna potius ex casu et arbitrio naturae cuiusdam homine

superioris quam ex eorum moribus pendeat hisque conveniat. Insigne exemplum tum Deorum erga homines affectionis, non tam ad rationis leges quam ad arbitrii libidinem comparatae, tum levitatis et licentiae, qua in fortuna hominum regenda versentur, in Iliade exstat (4, 15): lupiter cum Iunone confabulans dubitat, utrum Paride victo et fugato iterata vice pugna inter Troianos et Achivos excitanda sit, an bellum compesci et omnis omnino discordia componi debeat. His verbis lund vehementi ira exardescit, conquerens, pace inita omnes suos labores ad Ilii interitum susceptos frustra futuros Inpiter ad haec respondet, licet non intelligat, cur Iuno tanto odio Troianos prosequatur, tamen se eam non prohibiturum, quo minus animum infensum iramque furentem satiare et explere possit. Perderet itaque Priamum eiusque prolem, dummodo se non arceret a delendis urbibus, quas ipsa coleret et foveret. His non repugnat Iuno et lovi veniam concedit, urbes sibi caras perdendi.

Praeter haec multis in Homero locis hoc Dis exprobratur et obiicitur, quod in dispertiendis honis malos et honos iuxta habent. Od. 6, 188, 189:

Ζεύς δ' αὐτὸς νέμει ὅλβον Ὁλύμπιος ἀνθρώποισιν ἐσθλοῖς ἦδε κακοῖσιν, ὅπως ἐθέλησιν ἐκάστῳ.

Cf. Od. 1, 349. 4, 236. Il. 8, 141. Adferen-

dus hic quoque memorabilis locus de duobus doliis, in limine Iovis repositis, quorum alterum malis, alterum bonis repletum est et e quibus fortunam hominum tanquam potum aut amarum aut dulcem Iupiter miscet. 1. 32 sqq. Eustathius p. 1501: di matives ei-שתמשוני บัทองออบิระ หล่ะ าล อรู้ ลบาทิร อือหอบิงาล อบาร- " mpie ανθρώποις. — Haec absque certa formula ad merum arbitrium instituta bonorum inter homines distributio, non eo ad iustitiae et aequitatis leges dirigitur, quod post disconsum ex his terris boni bona consequantur, quibus in vita humana caruerunt, et mali ex secunda fortuna, quae iis ultra meritum obtigerit, in adversam detrudantur. Ex Homeri enim descriptione animarum conditio apud inferos nihil aliud est, nisi exsanguis umbra, vel ut ita dicam, lenis echo in tenebris abditae hominum vitae, cuius vires tabuere exstincta luminum et colorum varietate, qua in terris distincta fuit. Eadem itaque rerum humanarum facies in orco, quam in terris conspicitur. Minos tanquam rex et summus iudex coetui animarum praeest, earum caussas cognoscit et de iniustis supplicia exigit. Flagitiosi autem, qui in orco poenas dant, sunt potissimum ii, qui singulari impietate Deorum iram conflavere, et hanc ob caussam cruciatibus affliguntur, alioquin inunditis et quam maxime diris. Ceterum illa etas in Diis describendis, qua eos mox in

iustitiae custodiam intentos, mox in omni libidinum intemperantia effusos conspicimus,
maximam partem inde provenisse videtur,
quod Homerus, ut viri ingenio aeque ac doctrina excellentes Hermannus et Creuzerus in
epistolis nuper editis monuerunt, yeteris quidem sapientiae doctrinam sequutus est, cum
ea autem fabulas et commenta commiscuit,
dignitati coelestium parum congrua at omnimodo apta ad vim phantasiae declarandam
et ad sensus lectorum illecebris lascivae poeseos captandos.

Quod ad modum attinet, quo Dii in administranda iustitia versentur, eam modo ipsi potentia sua, modo aliis instrumentis exsequuntur. Sic Aiacem, vires suas ita iactantem, ut Diis renitentibus se pontum traiecturum profiteatur; Neptunus fluctibus obprimit. Ex altera parte Dii ipsi iniuste tractatum servant et periculis eximunt (cf. 14, 348.). At frequentius Dii hanc viam in legibus iustitiae sanciendis et tuendis ingrediuntur, ut non ipsi per se, sed per homines interpositos puniant scelestos, aut iniuria afflictis opem ferant, et assistant in vindicandis flagitiis. In exemplum adducimus Minervam, quae Ulyssi in caede procorum non solum opitulatur, sed hunc quoque ad animadversionem in eorum flagitia exhortatur et incitat. Plures in Homero occurrunt loquutiones, quibus coniunctae partes Deorum

et hominum in puniendis criminibus vel in universum in re aliqua peragenda exprimuntur, e. g. lupiter seu alius Deus gloriam alicui concessit, vel: Deus auxiliator ei fuit, vel: hunc domuit Iupiter sub hasta vel manibus herois alicuius, vel simpliciter: hic succubuit Deo et heroi.

Quae restat quaestio: utrum divina iustitia in puniendis improbis conspicua, necessitate nitatur, an tantummodo interdum et ad casus similitudinem se rebus humanis immisceat, ex ipsa iustitiae notione facile solvitur et diiudicatur. Nam iustitia, quae alterum ex improbis'affligit malis, alterum inul, tum dimittit, se ipsam dignitate sua, quin nomine institiae exuit. Quum enim eo iustitia censeatur, quod in iniustos animadvertit, si quem ex his excipiat et impunitum relinquat, iniustitiam probare et se ipsam tollere videretur. Ille autem ex improbis, qui poena affligeretur, iustam haberet conquerendi caussam, se sine iusta caussa poenam Dum enim alius aeque malús supsustulisse. plicio eximitur, ille non ob malefacta, sed quoniam ita libitum est. poenas pati videtur. Quae itaque divinae iustitiae subest necessitatis notio, nec ab Homero aperte impugnatur vel negatur, nec quidquam in eo legitur, quod huic sententiae contrarium sit et repugnet. Licet enim nullo loco, quantum memini iustitia divina nunquam non rebus huma-

nis pracesse perhibetur, tamen ex altera parte nusquam contrarium affirmatur et nullum exemplum testificatur, illam fortuitam esse, et casus indolem referre. Nam Dii quidem non semper virtute hominum, sed saepius, suis ipsorum affectibus ducti bona et mala dispertiunt, attamen non eo usque ad sensum iustitiae obduruerunt, ut facinora patranti iustum supplicium remitterent. Quoad Erinnybus iniustos plectendi provincia commissa est, sponte intelligitur, divinam institiam in mera necessitate esse repositam, quippe quod huic soli parent illa numina, omni arbitrio carentia. His, quae generatim erant excutienda, expositis, progredimur ad indolem Iliadis et Odysseae, ex legibus iusti censendam.

#### CAPUT VI.

Argumentum Iliadis et Odysseae, ex legibus iustitiae examinatum.

Si utriusque carminis decursum et finem,
ad quem omnia tendunt, et ex quo omnes
rationes et partes fabulae suspensae sunt,
animo complecteris, divinae iustitiae, tanquam fundamento, totius actionis descriptionem ita superstructam esse invenies, ut illa
poemata facta esse videantur ad concelebrandam potentiam illius summae reginae,
quae tacito pede et oculos improborum la-

tens per terram incedit vigilans pietatis custos facinorumque severa vindex, Utrumque enim: tum poenae, in procos superbos statutae, in quibus enarrandis summa Odysseae versatur; tum caussa belli Troiani eiusque eventus, Ilii excidium, quod quamvis non descriptum at saepius commemoratum omnem actionem Iliadis regit et collustrat, atque in futurum tempus collatum phantasiam multis modis alit, utrumque, inquam, vim et maiestatem iustitiae divinae testatur et luculentum huius ipsius exemplum exstat. Paridis enim iniuria, belli Troiani caussa et semen. in sacrosanctum ius hospitii incurrebat, quod candidum et illustre documentum humanitatis priscorum hominum recte existimatur. Illud enim hospitii ius, per vitam publicam aeque ac privatam diffusum, eam totam continebat et confirmabat, tamque religiose servabatur, ut hospitem ubicunque locorum obvium, etiamsi in bello esset, iniuria afficere, impium et nesas haberetur et violator huius summi officii se ipsum omni legum custodia et tutela privaret, summo rerum humanarum moderatori poenas daturus. Insignis locus, quo Paridis perfidia taxatur, exstat libro 3, 351, ubi Menelaus cum illo pugnam solitariam initurus Iovem invocat his verbis:

Ζεῦ ἀνα, δὸς τίσασθαι, ὅ με πρότερος κάκ' ἔοργε, Δῖον 'Αλέξανδρον — — όφεα τις ερρίγησι καὶ όψιγόνων ανθεωπων, ξεινοδόλον κακα ρέξαι, ο κεν Φιλότητα παράσχη. cf. 13, 622; hic Menelaus sic perorat in Troianos:

άλλης μεν λώβης τε καὶ αἴοχέος ουκ ἐπιδευεῖς, ην εμε χωβήσασθε, κακαι κύνες. οὐδέ τι θυμώ Ζηνος εριβρεμέτεω χαλεπήν έδδείσατε μήνιν ζεινίου όστε πότ' υμμι διαφθέρσει πόλιν αἰπήν. οί μευ κουριδίην άλοχον καὶ κτήματα πολλά μαθ οίχεσθ' ανάγοντες, έπεὶ Φιλέεσθε παρ' αὐτή. Ad hanc Paridis iniuriam alia accedebat aeque gravis ad offensionem divinae iustitiae: foedera a Troianis rupta, quibus sacrificio confirmatis se Helenam tunc Graecis reddituros spoponderant, si Menelaus de Paride victoriam reportaret. Licet autem ille hunc vinceret, tamen multum abfuit, ut fructu victoriae potiretur. Paridem enim Venus periculo mortis eximebat et Pandarus ex Deorum consilio Menelaum sagitta vulnerabat. Quare Graeci et in iis praecipue Agamemnon de fraude mendaciisque Troianorum et de religione polluta, quam horum pernicies Iliique eversio sequutura sit, graviter conqueruntur invocantque Iovem, confisi, eum praestigiarum non esse adiutorem. v. l. 4, 157, 210 et 235. At quis dicere posset, huic Graecorum criminationi et supplicio de Troianis exigendo, hic ideo locum non esse, quoniam Pandarus ex auctoritate Deorum sagittam in

Menelaum coniecerit et divinae iustitiae repugnet, Deos in aliquem ob factum aliquod animadvertere, ad quod ipsi eum impulerint. Illud ipsum autem, quod Dii homines ad perfidiam excitent, documento esse, qualis et quo loco habenda sit illa divina iustitia, quae a nobis quidem satis commendata, re vera autem somnium nostrae mentis existimari debeat. Haec eatenus vera sunt, quatenus recte contendi potest, Graecos utpote ignaros, quomodo et qua de caussa Troiani ' datam fidem fefellerint, nimium graviter in hos invehi. At ex altera parte hoc non praetermittendum est, Pandarum Diis excitatum, at his non coactum contra foedera egisse. vd. v. 104: τῶ δε (Pandaro) Ορένας ἄθρονι πείθεν (Minerva). Itaque de culpa et perfidiae crimine Pandarus excusari non potest, licet Dii eum, quem ad iniuriam Graecis inferendam sollicitaverint, iustam et probabilem plectendi caussam non habeant. At quum factum Pandari per se spectatum iniustum sit et Dii tanquam iustitiae, facinorum vindicis, ministri ab eius iussis discedere non valeant, ex lege necessitatis rup-, tores foederum poena afficere debent, etiamsi ipsi perfractarum pactionum auctores et adiutores exstiterint. Quam necessitatem Diis sui muneris officium eo magis imponebat, quo certius est, ut antea demonstravi, quodlibet factum turpe quoquo modo patratum, utpote

rerum ordini contrarium, ex Graecorum pristinorum sententia poena castigari et coerceri. Ceterum negari non potest, quod in antecedentibus fusius tractavimus, tantum abesse, ut Dii ideam iustitiae perfectae et omnibus numeris absolutae referant, ut potius cupiditatibus et adfectibus suis saepius nimium indulgeant, et hanc ob caussam sibi ipsis non constent.

Iam de Odyssea videamus, in qua censenda primum omnium eorum reprehensioni occurrendum est, qui non poenam et necem procorum, sed Ulyssis mala et errationes Odysseae argumentum et finem esse contendant ad carminis initium provocantes, quo Homerus Ulyssis fata se cantu celebraturum profitetur. At in exordio, quo Musa invocatur, nihil nisi hoc poeta agit, ut designet heroem, in cuius laudem et honorem carmen conditurus sit, utque in universum pronuntiet, quae sint partes et quae vitae rationes, in quibus constitutum Ulyssem depingere gestiat. Hae autem vitae rationes, errores nimirum et mala, quae Ulyssem in reditu ad Ithacam vexarunt, eatenus tantummodo nos movent et retinent, epicoque carmini apta sunt, quatenus incertum est, utrum Ulysses optatorum snorum compos patriam revisat, Deinde requiritur, ut ipse reditus non sit nudus a singulari rerum conditione, a qua pendeat et a qua certam formam induat (motivirt). A quibus vero saluti Ulyssis et integritati reditionis suae maximum periculum imminet, procorum insidiae, hoc ipsum efficiunt, quod Odysseae epicam dignitatem iustosque fines addit. Ulyssis' enim fata et errores per se non suppetunt, ut actio epica in omnibus suis partibus expleri possit. Nam haec ad iustam implicationem et solutionem apte disposita, sibi ipsi consentanea, in se perfecta, certisque terminis circumscripta esse debet. At illae Ulyssis calamitates nihil aliud sunt, nisi series casuum, qui extrinsecus copulati, nec iustam implicationem et solutionem habent, nec totum aliquid efficiunt, quod e partibus constet, inter se bene nexis et necessitate quadam colligatis. Si itaque in Odyssea nihil nisi hoc exponeretur, quomodo Ulysses in profectione in patriam undis et periculorum vicissitudinibus iactatus et a malo in malum delapsus tandem domum perveniret, non posset haec enarratio nomine carminis epici digna censeri. Ad illas igitur calamitates, quibus Ulyssis a Neptuno affligitur, aliquid accedat necesse est, quo ipsae colligentur et terminentur atque ad certum finem dirigantur, ne locus quidam desideretur, ad quem omnes fabulae partes redeant, vel ut ita dicam, ad quem omnes fabulae radii confluant. Talis autem ratio subest Odysseae, et quidem eo, quod inter Ulyssis reditum et pro-

corum caedem arctissimus nexus intercedit. Dum enim hi patrimonium Ulyssis consumunt, et devorant, omnem rem domesticam eius petulantia sua et protervitate turbant et convellunt, summa imis miscent, uxorem importuna perseverantia ambiendo in angorem et perturbationem coniiciunt, Telemacho insidias struunt, dum igitur et hic et illa sollicita expectatione et spe adventum Ulyssis operiuntur, lectores quoque inter spem et metum suspensi tenentur, quomodo res evadat, utrum Ulysses tandem redeat et effraenatam libidinem procorum cohibeat eosque fusta poena coerceat, an ipsis iniuriae et facinora, quae nullus non potest non indignari, inulta et impunita discedant. Apparet itaque, procorum vindictam et interitum principium et caput Odysseae esse et iure pro eius nervis haberi. Quod ita esse, iam eo patet, quod in primis quatuor libris et deinde a decimo quarto ea potissimum tractantur, quae ad procorum male facta et caedem pertinent, quodque e casibus, qui Ulyssi, in Ithacam naviganti, acciderunt, plerique non ab Homero, sed ab Ulysse in Phaeacum conventu narrantur; itaque non partem integram carminis, sed tantummodo episodium efficiunt.

His expositis ad testimonia progrediamur, quibus, quo loco iniuriae et malefacta procorum sint habenda, declaratur atque innui-

tur, his aliquando severum ultorem esse adfuturum. Quae enim et committebant, et machinabantur, flagitia, magna sane erant et gravia, quippe in ea iura incurrebant, quae violare nefas et impium censebatur. Nihil enim tam sancte et religiose colebatur. et tanta diligentia atque severitate tanquam templum ab aliorum iniuria securum et incolume praestabatur, quam cuiusque domus et familia et cum hac intima necessitudine coniunctum ius hospitii. Haec omnis privatae vitae praesidia et firmamenta proci multifariam concutiebant paeneque evertebant, ut iam antea dictum est satisque constat, atque huic importunitati et ferociae eo cumulum addebant, quod Ulyssem in sua ipsius domo, quam sub persona mendici intraverat, hospitio exceptum a Telemacho, omni hospitalitatis et pietatis officio neglecto, contumelia summa afficiebant (cf. l. 17 et 20.). Eorum probra Telemachus indignatus exclamat, satius esse mori, quam talia nefanda opera videre: hospites verberatos et famulas muliebres vexatas atque violatas (20, 18). Quocirca proci dicuntur plurimis locis: oŭti vonμονες, ουδε δίκαιοι (2, 282), ὑπερΦίαλοι, ἀλείται (20, 121), ἀτάσθαλα (24, 351; cf. eod. lib. V. 457), λώβην ύβριζοντες, αεικέα μηχανόωντας (20, 179. 180). Eodem loco: och aideus moiear έχωσιν: Commemorantur eorum ανσχετά έργα (2, 63), iera Biaia (2, 236), Junadria kai kaj

κὰ ἔργα (23, 64), σχέτλια ἔργα (14, 82), ὑπεςβασίη (22, 64), ὑβρις (24, 351), λώβη (24, 325). Saepius praedicatur, fore, ut procorum impietas et mali mores, excitata Deorum ira, in eorum perniciem vertant. Telemachus in oratione ad procos (2, 67) his verbis eos increpat:

— Θεῶν δ' ὑποδείσατε μῆνιν,
μήτι μεταστρεψωσιν ἀγασσάμενοι κακὰ ἔρχα.
λίσσομαι ἡμὲν Ζηνὸς Ολυμπίου, ἡδε Θέμωτος,
ἤτ' ἀνδρῶν ἀγορὰς ἡμὲν λύει, ἡδε καθίζει
(cf. 2, 144. 1, 379.) Minerva sub persona
Mentoris Telemachum monet, procos iniustos et insipientes ignorare necem et fatum,
quo omnes uno die pereant. Ab Eumaeo

ούκ όπιδα Φρονέοντες ένὶ Φρεσὶν, οὐδ' ἐλεητύν. οὐ μὲν σχέτλια ἔργα θεοὶ μάκαρες Φιλέουσιν, ἀλλὰ δίκην τίουσι καὶ αἰσιμ' ἔργα ἀνθρώπων.

(14, 82) proci dicuntur:

(cf. 17, 475, 484 sqq. 18, 135 sqq. 20, 215. 22, 39. Libro vigesimo secundo (v. 318) proci feruntur ἐτασθαλίησιν diro fato succubuisse. Eadem sententia eodem libro (v. 412) legitur:

τούς δε δε μοῖς εδάμασσε θεῶν καὶ σχέτλια έςγα. cf. 23, 64.

### PARS. II.

# De iustitia humana

## CAPUT I.

De agendi libertate interna, qua heroes Homerici instructi fuerint.

Institiae divinae indole exposita y quid Homerus de humana senserit, videamus, cuius ingenium et natura ex illa recte colligi et repeti potest. Divina enim iustitia dum vi muneris sui iustis auxiliatur, iniustos autem castigat et coercet, satis declarat et significat, qui fines et quae partes in universum iustitiae sint, quae hominem fugere et appetere deceat, qui iusti nomen et virtutem prae se ferre velit. Etenim ex iis, quae de divina iustitia disputata sunt, patet, humanae adversari, periuriam, fidem fractam, violentiam, contumeliam, violata hospitii et familiae sancta officia, quibus parentes, liberi, coniuges atque cognati invicem devinciuntur. Leges autem ipsas et iura, quibus hominum societas regitur, munus Themidis satis testatur, non ad meram rationem, quae cuique ingenerata ex se sola agendi praecepta et normam gignat, sed ad populi consensum et voluntatem referri. Quodsi in his adumbrata iustitiae imago cernitur, eam omnibus suis

partibus exprimamus sic, ut a qua explicationem divinae iustitiae exorsi sumus, agendi libertatem, sine qua omnem iustitiam nullam diximus, certius describamus eamque hominibus Homericis subesse, luculentis testimoniis probemus. Quae explanatio et gravitate sua et eo maxime commendatur, quod inde elucet, quam perversa sit eorum opinio, qui ex Graecorum sententia totum hominem fato subjectum esse statuant. dem id non negamus, quod neminem fugere potest, qui ad Graecorum religionem et in universum horum sentiendi et cogitandi rationem animum adplicuerit, externis illis caussis, fato et Deorum consilio ea tribui, quae nunc internae hominis libertati adscribuntur. Legimus enim Deos hominibus praesto esse et consiliis et factis, iisque aut animum, robur, et virtutem addere, aut detrahere, timorem iniicere atque sapientiam et pruden-Notissima est locutio: Opévas tiam eripere. έξελετο Ζεύς Il. 6, 234. 17, 470. cf. 18, 311: βλάπτε Φρένας Zeùs Il. 15, 724. cf. Od. 14, 178: θεοί φρένας ώλεσαν αυτοί, Il. 7, 360. 12, 234. - IL 20, 242:

Ζευς δ' ἀρετήν ἄνδρεσσιν ο Φέλλει τε, μινύθει τε, ὅππως κεν ἐθέλησιν ὁ γὰρ κάρτιστος ἀπάντων. cf. Il. 16, 687.

Haec opinio de Deorum efficientia in singulis hominum propositis et actionibus vel-

adiuvandis vel perturbandis inde nata esse videtur, quod saepe accidit, ut quis aut ultra vires ingenii autea proditas quid mollatur et perficiat et ita se ipse superet, aut interdum sibi ipse desit et virtutem atque sapientiam conspici solitam desiderari patiatur. Quoniam haec ex natura et legibus ingenii humani non facile explicari poterant, Dii intercedere putabantur, at non eo usque, ut homo omni libertate agendi exutus nihil esset nisi instrumentum Deorum potentiae. Etenim ii, qui Deorum praestigiis occaecati et mente abalienati malum sibi contrahunt et in perniciem suam ruunt (ad facinora a Diis nullus impellitur, certe eorum potentia non adigitúr), se ipsos reos faciunt, saltem non omnem culpam in Deos auctores transferunt. Saepius heroes in iis, quae perperám fecerunt, arny excusant et causantur, cui, ut iam ab Hermanno ad Aristotelem animadversum est, eae actiones adscribuntur, quae non tam ex necessitate, quam libertate profectae auctoribus suis noxam adserunt. Etenim quae vel inconsiderate et inconsulto, vel ex cupiditatis effraenatae stimulis geruntur, impulsu atme facta putantur ceteroquin alienae a veris criminibus et sceleribus, quae deliberato animo patrantur' atque ex impietate et iniustitiae originem trahunt. De homine, ex inconsiderantia lapso, loquutio frequentatur: advero δε θυμώ, nt de Oeneo, qui Dianae sa-:

cra non fecisse fertur, vel quia oblitus esset, vel quia non advertisset. (Il. 9, 537.) Od. 21, 295 sqq. Centaurus Eurytion vino gravatus in arny incidisse perhibetur: Ευρυτίωνα αασεν, et paullo post: ο δ' ἐπεὶ Ορένας αασεν οίνω. Duplici forma, licet eadem vi et potestate- ain inducitur, aut numinis vicem sustinet, aut in animo humano reponitur ergoque homini imputatur, licet alius, e. g. Deus eum in inconsiderantiae peccatum induxerit. Ipsa an plerumque tanquam Iovis vel Erinnyum ministra et satelles describitur, quae ex horum numinum imperio et consilio homines laedat. Libro decimo nono lliadis (v. 86) Agamemnon de iurgio, inter se et Achillem orto, sic verba facit:

— — ἐγω δ' οὐκ αἴτιός εἰμι, ἀλλὰ Ζεὺς καὶ Μοῖρα καὶ ἦεροΦοῖτις Ἐριγγύς, οἵτε μοι εἰν ἀγορῆ Φρεσὶν ἔμβαλον ἄγριον ἄτην.

πρέσβα Διὸς θυγάτης Ατη, η πάντας αᾶται, ουλομένη της μέν θ' απαλοί πόδες, ου γας έπ'

πίλναται, άλλ' άξα ήγε κατ' άνδεων κράατα βαίνει.

καὶ γὰρ δή νύ ποτε Ζῆν' ἄσατο, τόνπερ ἄριστον ἀνδρῶν ἡδὲ θεῶν Φάσ' ἔμμεναι. — —

Narratis, quas Iuno Herculis gratia Iovi struxit, fallaciis, et quo modo Iupiter ad eos te et intemperante affectu patraverat, Deorum voluntati imputat:

Ζεῦ πάτες, ή μεγάλας άτας άνδρεσσι δίδοισ θα (Il. 19, 270) Ouum autem homo ea removere studeat, quibus sibi ipsi displiceat et quodammodo infensus reddatur, eius naturae admodum convenit, culpam perperam factorum ad alios transferre auctores, ne quidquam offensionis et maculae in se ipso resideat. (Cf. Heyne ad lib. 9. v. 85) Quodsi tantum abest, ut arn libertatem tollat, ut eam potius confirmet; haec ipsa tanquam actionum humanarum moderatrix sat multis locis agnoscitur. Etenim saepius heroes de cohibendis vel explendis cupiditatibus suis secum deliberant, aut ab aliis admonentur, ne se totos affectibus suis tanquam mancipatos dedant, sed ut potius se revocent ad rationis leges. Sic Achilles dubius haeret, utrum iram reprimat, an Agamemnonem interficiat. Il. 1, er de oi ntop

στήθεσσιν λασίοισι διάνδιχα μερμήριξεν,

\_\_ \_ ATPENDAY EVAPICOL,

τε χόλον παύσειεν, ερητύσειετε θυμόν.

Libro nono Phoenix, Aiax et Ulysses Achillem perpellere student, ut superbiam et ferociam deponat et se exorari sinat, eumque ob pertinaciam incusant et vituperant, a mansuetudine et humanitate Graecorum patrocinium commendantes. Versu 636, Dii quidem αλλημετόν τε κακόν τε θυμών in pectore Achillis posuisse dicuntur, hunc autem ratione superari et compesci posse, versus paullo post sequentes satis indicant:

\_\_\_ \_ συ δ' ίλαον ενθεο θυμόν,

Alia loca, quae vim et efficaciam libertatis arguunt et produnt, sunt haec: Il. 6, 523. Hector Paridem ob socordiam et remissionem in pugnando his verbis carpit: ἐκῶν μεθίεις τε καὶ εὐκ ἐθέλεις. Loco iam laudato (Il. 17, 328) libertatem ne fato quidem infringi et debilitari posse, affirmatur. Ipsam autem a nulla vitae conditione, qua quis utatur, suspensam et religatam esse, hac sententia enunciatur: Od. 14, 156

έχθρος γάρ μοι κεΐνος, όμῶς Αίδαο πύλησι γίγνεται, ος πενίη εἴκων ἀπατήλια βάζει.

Libertas interna eo quoque agnoscitur, quod multa, quae nec a fato, nec a Diis fluant, soli pravitati et cupiditatibus hominum tribuuntur. Il. 2, 367:

γνώσεαι δ', εί και θεσπεσίη πόλιν ουκ άλαπάξεις η ανδρών κακότητι και άφραδίη πολέμοιο.

Od. 14, 262 et aliis locis, socii Ulyssis υβρει είξαντες, επισπόμενοι μένει σφῷ dicuntur, quo innuitur, non cedendum et indulgendum esse ferocis animi impetui, quo homines ad effraenatum licentiam efferantur. Ipsi Dii con-

queruntur de libertate hominum, qui sceleribus patrandis non temperent, licet malorum et poenarum satis gnari, quae sceleris
auctorem maneant. Quare id potissimum
iis exprobrandum esse, quod licet absque
fati necessitate crimina committant, temen
Deos ob calamitates perferendas incusent,
quas suis flagitiis sibi ipsis consciverint. Od.
1, 32 sqq. Sed in locis allatis acquiescimus
et aliis super alios cumulandis eo facilius supersedemus, quo magis animi virtus et magnitudo, qua heroes in perferendis calamitatibus admirationem nostram sibi conciliant,
magnificam et excelsam libertatis speciem sub
adspectum nostrum subiiciunt.

### CAPUT IL

De indole iustitiae Homericae in universum et de discrepantia, quae inter eam ipsam et nostras de institia notiones intercedat.

Libertatem igitur, sine qua tum omnis virtus et iustitia inane mentis commentum existimari deberet, tum carminis epici dignitas plane concideret et corrueret, carmina Homerica permeare et transire, quum demonstratum sit, iam ad indolem iustitiae accuratius describendam animum applicemus. In qua quaestione solvenda ingenium, mores et omnis vitae status pristini illius aevi in iudicium vocari debent, et diligenter cavendum

est et providendum, ne quis suae actatis. opiniones immiscendo falsa utatur regula, et in alienae vitae exempla, tanquam in speculum sui ipsius inspiciat. Abstrahamus igitur, nos animo ab illarum rerum visionibus, cum quibus perpetua consuetudine quasi coaluimus, ab illis postrae civitatis institutis, in quibus nascimur et adolescimus, ab illis destinatis sententiis, ad quas, ab incunabulis animo nostro infusas, omnes cogitationes et actiones nostrae diriguntur, abstrahamus, inquam, nos, et revocemus ab his iusti iudicii impedimentis, et nullis praciudicatis opinionibus occaecati. accedamus ad mores antiquorum hominum cognoscendos, qui nois disciplina certa, sed natura regebantur, cui se totos ita addixerant et consecraverant, ut ex hac omnis corum vita succum et sanguinem hauriret. Legibus et regimini civitatis ordinatae nondum adstricti eas artes potissimum tractabant et aestimabant, quas bellum, armorum usus et peregrinantis vitae consuetudo fovebat et alebat, atque, ut hominum eiusmodi indoles fert, in loquendo et agendo cuiuslibet vinculi impatientes omnia animi sensa libere patefaciebast vehementissimis commoci adfectibus tum in iis, quae appetebant, tum in iis, quae fugiebant. Ab hominibus ita formatis nemo certa virtutis et institue praecepta exspectare potest, quae a summo aliquo principio descendant et huic subliciantur, quippe quod

tur, his aliquando severum ultorem esse adfuturum. Quae enim et committebant, et machinabantur, flagitia, magna sane erant et gravia, quippe in ea iura incurrebant, quae violare nefas et impium censebatur. Nihil enim tam sancte et religiose colebatur, et tanta diligentia atque severitate tanquam templum ab aliorum iniuria securum et incolume praestabatur, quam cuiusque domus et familia et cum hac intima necessitudine coniunctum ius hospitii. Haec omnis privatae vitae praesidia et firmamenta proci multifariam concutiebant paeneque evertebant, ut iam antea dictum est satisque constat, atque huic importunitati et ferociae eo cumulum addebant, quod Ulyssem in sua ipsius domo, quam sub persona mendici intraverat, hospitio exceptum a Telemacho, omni hospitalitatis et pietatis officio neglecto, contumelia summa assiciebant (cf. l. 17 et 20.). Eorum probra Telemachus indignatus exclamat, satius esse mori, quam talia nefanda opera videre: hospites verberatos et famulas muliebres vexatas atque violatas (20, 18). Quocirca proci dicuntur plurimis locis: oŭti vonμονες, οὐδε δίκαιδι (2, 282), ὑπερΦίαλοι, ἀλείται (20, 121), ἀτάσθαλα (24, 351; cf. eod. lib. v. 457), λώβην υβριζοντες, αεικέα μηχανόωντας (20, 179. 180). Eodem loco: oid' aideus meigar έχωσιν: Commemorantur eorum ανσχετα έργα (2, 63), έξημ βίαια (2, 236), θυμαλγέα καὶ κας

κα έργα (23, 64), σχέτλια έργα (14, 82), υπερ-Βασίη (22, 64), ύβρις (24, 351), λώβη (24, 325). Saepius praedicatur, fore; ut procorum impietas et mali mores, excitata Deorum ira, in eorum perniciem vertant. chus in oratione ad procos (2, 67) his verbis eos increpat:

θεών δ' υποδείσατε μήνιν. μήτι μεταστρέψωσιν αγασσάμενοι κακά έρχα. λίσσομαι ήμεν Ζηνος Ολυμπίου, ήδε Θέμιστος, ήτ' ανδρών αγορας ήμεν λύει, ήδε καθίζει (cf. 2, 144. 1, 379.) Minerva sub persona Mentoris Telemachum monet, procos iniu-

stos et insipientes ignorare necem et fatum, quo omnes uno die pereant. Ab Eumaeo (14, 82) proci dicuntur:

ούκ όπιδα Φρονέοντες ένὶ Φρεσίν, οὐδ' έλεητύν. ου μεν σχέτλια έγγα θεοί μάκαρες Φιλέουσιν, άλλα δίκην τίουσι και αισιμί έργα ανθρώπων.

(cf. 17, 475, 484 sqq. 18, 135 sqq. 20, 215. 22, 39. Libro vigesimo secundo (v. 318) proci feruntur ετασθαλίησην diro fato succubuisse. Eadem sententia eodem libro (v. 412) legitur:

τούς δε δε μοιε εδάμασσε θεών και σχέτλια έργα. cf. 23, 64.

#### FAIS I

# De szeritiz izmeze.

#### CAPTE I

Le 1711 de de la lace de lace de la lace de lace

legation for the matter experience and Homerts de lithana selsent, vicamus, caius THE REAL PROPERTY OF THE PARTY per pocesi. Destra stim fosita fom si me-THE IT LESS HILLESS HUNDS HORSE CO. • erre e merer sits iscre e serifat, the first strong tartes in thirterain insti-148 8.11, 1788 Timiler figere et appetere CHARLE OF THE STATE OF THE SE SE feine rein Eterlin er ile. Grae de Evina confide depreses such paret. homanæ adrestate securitar idem iraciam, violenian, comme an. vican begint et inni-Las sacota cilica, oribus parettes. liberi, cocluges arone cognati invicem devinciantur. Leges a tem ipsas et lura, quibus hominum erietas regitur, muous Themidis satis testatie and ad meram rationem, quae chique logenerata ex se sola agendi praecepta et normam gignat sed ad popul consensum et voluntem referri. Oucdst in his adumbrata entice imago cernitur, cam omnibus suis

partibus exprimamus sic, ut a qua explicationem divinae iustitiae exorsi sumus, agendi libertatem, sine qua omnem iustitiam nul-- lam diximus, certius describamus eamque hominibus Homericis subesse, luculentis testimoniis probemus. Quae explanatio et gravitate sua et eo maxime commendatur, quod inde elucet, quam perversa sit eorum opinio, qui ex Graecorum sententia totum hominem fato subjectum esse statuant. dem id non negamus, quod neminem fugere potest, qui ad Graecorum religionem et in universum horum sentiendi et cogitandi rationem animum adplicuerit, externis illis caussis, fato et Deorum consilio ea tribui, quae nunc internae hominis libertati adscribuntur. Legimus enim Deos hominibus praesto esse et consiliis et factis, iisque aut animum, robur, et virtutem addere, aut detrahere, timorem iniicere atque sapientiam et pruden-Notissima est locutio: Opévas tiam eripere. έξελετο Ζεύς Il. 6, 234. 17, 470. cf. 18, 311: Βλάπτε Φρένας Ζευς Il. 15, 724. cf. Od. 14, 178: θεοί Φρένας ώλεσαν αὐτοί, Il. 7, 360. 12, 234. — IL 20, 242:

Ζεύς δ' ἀρετήν ἄνδρεσσιν ο Φέλλει τε, μινύθει τε, ὅππως κεν ἐθέλησιν ὁ γὰς κάςτιστος ἀπάντων. cf. Il. 16, 687.

Haec opinio de Deorum efficientia in singulis hominum propositis et actionibus vel-

adiuvandis vel perturbandis inde nata esse videtur, quod saepe accidit, ut quis aut ultra vires ingenii antea proditas quid mollatur et perficiat et ita se ipse superet, aut interdum sibi ipse desit et virtutem atque sapientiam conspici solitam desiderari patiatur. Quoniam haec ex natura et legibus ingenii humani non facile explicari poterant, Dii intercedere putabantur, at non eo usque, ut homo omni libertate agendi exutus nihil esset nisi instrumentum Deorum potentiae. Etenim ii, qui Deorum praestigiis occaecati et mente abalienati malum sibi contrahunt et in perniciem suam ruunt (ad facinora a Diis nullus impellitur, certe eorum potentia non adigitur), se ipsos reos faciunt, saltem non omnem culpam in Deos auctores transferunt. Saepius heroes in iis, quae perperám fecerunt, arny excusant et causantur, cui, ut iam ab Hermanno ad Aristotelem animadversum est. eae actiones adscribuntur, quae non tam ex necessitate, quam libertate profectae auctoribus suis noxam adferunt. Etenim quae vel inconsiderate et inconsulto, vel ex cupiditatis effraenatae stimulis geruntur, impulsu atms facta putantur ceteroquin alienae a veris criminibus et sceleribus, quae deliberato animo patrantur atque ex impietate et iniustitiae originem trahunt. De homine, ex inconsiderantia lapso, loquutio frequentatur: advero δε θυμώ, ut de Oeneo, qui Dianae sa-

cra non fecisse fertur, vel quia oblitus esset, vel quia non advertisset. (Il. 9, 537.) Od. 2.1, 295 sqq. Centaurus Eurytion vino gravatus in arny incidisse perhibetur: olivos Ευρυτίωνα αασεν, et paullo post: ὁ δ' ἐπεὶ Φρένας ἀασεν οίνω. Duplici forma, licet eadem vi et potestate ἀτη inducitur, aut numinis vicem sustinet, aut in animo humano reponitur ergoque homini imputatur, licet alius, e. g. Deus eum in inconsiderantiae peccatum induxerit. Ipsa ἄτη plerumque tanquam Iovis vel Erinnyum ministra et satelles describitur, quae ex horum numinum imperio et consilio homines laedat. Libro decimo nono Iliadis (v. 86) Agamemnon de iurgio, inter se et Achillem orto, sic verba facit:

> — - ἐγω δ' οὐκ αἴτιός εἰμι, ἀλλὰ Ζεὺς καὶ Μοῖρα καὶ ἦεροΦοῖτις Ἐριννύς, οἵτε μοι εἰν ἀγορῆ Φρεσὶν ἔμβαλον ἄγριον ἄτην.

πρέσβα Διὸς θύγάτης Ατη, ἢ πάντας ἀᾶται, οὐλομένη τῆς μέν θ ἀπαλοὶ πόδες, οὐ γὰς ἐπ'

πίλναται, άλλ' άρα ήγε κατ' ανδρών κράστα βαίνει.

καὶ γας δή νύ ποτε Ζῆν' ἄσατο, τόνπες ἄριστον ανδρων ήδε θεων Φάσ' ἔμμεναι — —

Narratis, quas Iuno Herculis gratia Iovi struxit, fallaciis, et quo modo Iupiter ad eos gravi ira incitatus Arny de coelo in terram deiecit; huic autem ingemuit, dum Herculem labores, ab Eurystheo impositos tolerantem videret, Agamemnon sic pergit;

ώς καὶ έγων, ότε δ' αὐτε μέγας κορυθαίολος Έκτωρ ... Αργείους ολέςσκεν έπὶ πρύμνησι νέεσσεν, οὐ δυνάμην λελαθέσθ' Άτης, ἦ πρώτον ἀάσθην.

αλλ' επεὶ αασαμην, παί μευ Φρένας εξέλετο Ζεύς.

αψ εθέλω αρέσαι, δόμεναί τ' απερείσι' αποινας cf. Il. 2, 376. Alius locus aeque ad descriptionem 'Ατης insignis exstat in Iliade (9, 496), ubi Phoenix Agamemnoni Achillis gratiam reconciliaturus monet, ut hic sibi caveat, ne ob animi duritiem quidquam adversi patiatur a Λιταϊς offensis, Iovis filiabus:

αί ρά τε καὶ μετόπισθ' Ατης αλέγευσι κιοῦσαι.
η δ' Ατη σθεναρή τε καὶ ἀρτίπος ούνεκα πάσας
πολλον ὑπεκπροθέει, φθάνει δέ τε πᾶσαν ἐπ' αἶαν
βλάπτουσ' ἀνθρώπους αἱ δ' ἐξακέονται ὀπίσσω.

λίσσονται δ' ἄρα ταίγε Δία Κρονίωνα κιοῦσαι, τῶ Ἄτην ἄμ' ἔπεσθαι ἴνα βλαφθεὶς ἀποτίση. (Cf. Heyn. ad lib. 9 et 19.) Pluribus locis eorum, quae Ἄτη molita est et perfecit, Iupiter auctor inducitur. Il. 8, 236.

Ζεῦ πάτης, η ρά τιν ήδη υπεςμενέων βασιλήων τηδ άτη άασας, και μιν μέγα κῦδος άπηύρας;

11. 9, 18:

Zεύς με μέγα Κρονίδης άτη ενέδησε Βαρείη. cf. 1l. 2, 111. — 1l. 19, 270 Achilles ita Iovem alloquitur:

Ζεῦ πάτες, η μεγάλας άτας ἄνδρεσσι δίδοισθα!

Od. 15, 234 ἀτη βαριίη commemoratur, quam Melampodi Erinnys in mente posuerit. Od. 4, 261 Helenes ἀτη, quam ipsa defleat, ad Aphroditen refertur. Cf. Od. 23, 223. — Il. 6, 356 Paridis ἄτη taxatur, qua Minervam et Iunonem de pulcritudine cum Aphrodite certantes iniuria affecerat. Cf. Il. 24, 28. Loca allata satis declarant et culpam et calamitatem, culpa conflatam ἀτη designari; ipsam autem culpam non ex necessitate, sed maximam partem ex libertate originem trahere. Eos enim, qui ex ἀτη quidquam detrimenti ceperunt, facti sui poenitet seque ipsos ob hoc accusant, quod fieri non posset, si ἀτη necessitas inesset.

Il. 9, 115 Agamemnon ad Nestorem, quo eius insolentiam reprehenderat, ita fatur: ω γέρον, οὐτι ψεῦδος ἐμας ἄτας κατέλεξας. ἀασάμην, οῦδ' αὐτὸς ἀναίνομαι! — αλλ' ἐπεὶ ἀασάμην, Φρεσὶ λευγαλέησι πιθήσας, αψ ἐθέλω ἀρέσαι, — — — Εodem modo, conqueritur Achilles (18, 104) de impetu irae, quae sibi animum in Agamemnonem commoverit, suamque perniciem

acceleravit, dum alio loco, quae incontinen-

te et intemperante affectu patraverat, Deorum voluntati imputat:

Ζεῦ πάτες, ή μεγάλας άτας άνδρεσσι δίδοισ θα (Il. 19, 270) Ouum autem homo ea removere studeat, quibus sibi ipsi displiceat et quodammodo infensus reddatur, eius naturae admodum convenit, culpam perperam factorum ad alios transferre auctores, ne quidquam offensionis et maculae in se ipso resideat. (Cf. Heyne ad lib. 9. v. 85) Quodsi tantum abest, ut arn libertatem tollat, ut eam potius confirmet; haec ipsa tanquam actionum humanarum moderatrix sat multis locis agnoscitur. Etenim saepius heroes de cohibendis vel explendis cupiditatibus suis secum deliberant, aut ab aliis admonentur, ne se totos affectibus suis tanquam mancipatos dedant, sed ut potius se revocent ad rationis leges. Sic Achilles dubius haeret, utrum iram reprimat, an Agamemnonem interficiat. Il. 1, EV DE OL HTOP

στήθεσσιν λασίοισι διάνδιχα μερμήριζεν,

\_\_ \_ ^ Atheidny evapi (oi,

τε χόλον παύσειεν, ερητύσειέτε θυμόν.

Libro nono Phoenix, Aiax et Ulysses Achillem perpellere student, ut superbiam et ferociam deponat et se exorari sinat, eumque ob pertinaciam incusant et vituperant, a mansuetudine et humanitate Graecorum patrocinium commendantes. Versu 636, Dii quidem ελλημτάν τε κακόν τε θυμών in pectore Achillis posuisse dicuntur, hunc autem ratione superari et compesci posse, versus paullo post sequentes satis indicant:

Alia loca, quae vim et efficaciam libertatis arguunt et produnt, sunt haec: Il. 6, 523. Hector Paridem ob socordiam et remissionem in pugnando his verbis carpit: εκών μεθίεις το καὶ εὐκ ἐθέλεις. Loco iam laudato (Il. 17, 328) libertatem ne fato quidem infringi et debilitari posse, affirmatur. Ipsam autem a nulla vitae conditione, qua quis utatur, suspensam et religatam esse, hac sententia enunciatur: Od. 14, 156

έχθρος γάρ μοι κείνος, όμως 'Λίδαο πύλησι γίγνεται, ος πενίη είκων ἀπατήλια βάζει.

Libertas interna eo quoque agnoscitur, quod multa, quae nec a fato, nec a Diis fluant, soli pravitati et cupiditatibus hominum tribuuntur. Il. 2, 367:

γνώσεαι δ', εί και θεσπεσίη πόλιν ουκ άλαπάζεις η άνδρων κακότητι και άφραδίη πολέμοιο.

Od. 14, 262 et aliis locis, socii Ulyssis υβρει εμξαντες, επισπόμενοι μένει σφώ dicuntur, quo innuitur, non cedendum et indulgendum esse ferocis animi impetui, quo homines ad effraenatum licentiam efferantur. Ipsi Dii con-

queruntur de libertate hominum, qui sceleribus patrandis non temperent, licet malorum et poenarum satis goari, quae sceleris Quare id potissimum anctorem maneant. iis exprobrandum esse, quod licet abeque fati necessitate crimina committant, temen Deos ob calamitates perferendas incusent, quas suis flagitiis sibi ipsis consciverint. Od. 1, 32 sqq. Sed in locis allatis acquiescimus et aliis super alios cumulandis eo facilius supersedemus, quo magis animi virtus et magnitudo, qua heroes in perferendis calamitatibus admirationem nostram sibi conciliant, magnificam et excelsam libertatis speciem sub adspectum nostrum subiiciunt.

### CAPUT II.

De indole iustitlae Homericae in universum et de discrepantia, quae inter eam ipsam et nostras de iustitia notiones intercedat.

Libertatem igitur, sine qua tum omnis virtus et iustitia inane mentis commentum existimari deberet, tum carminis epici dignitas plane concideret et corrueret, carmina Homerica permeare et transire, quum demonstratum sit, iam ad indolem iustitiae accuratius describendam animum applicemus. In qua quaestione solvenda ingenium, mores et omnis vitae status pristini illius aevi in iudicium vocari debent, et diligenter cavendum

est et providendam, ne quis suae actatis. opiniones immiscendo falsa utatur regula, et in alienae vitae exempla, tanquam in speculum eni ipsius inspiciat. Abstrahamus igitur, nos animo ab illarum rerum visionibue, cum quibus perpetua consuetudine quasi coaluimus, ab illis postrae civitatis institutis, in quibus nascimur et adolescimus, ab illis destinatis sententiis, ad quas, ab incunabulis animo nostro infusas, omnes cogitaltiones et actiones nostrae diriguntur, abstrahamus, inquam, nos, et revocemus ab his iusti iudicii impedimentis, et null'e praciudicatis opinionibus occaecati. accedamus ad mores antiquorum hominum cognoscendos, qui non disciplina certa, sed natura regebantur, cui se totos ita addixerant et consecraverant, ut ex hac omnis corum vita succum et sanguinem hauriret. Legibus et regimini civitatis ordinatae nondum adstricti eas artes potissimum tractabant et aestimabant, quas bellum, armorum usus et peregrinantis vitae consuctudo fovebat et alebat, atque, ut hominum eiusmodi indoles fert, in loquendo et agendo cuiuslibet vinculi impatientes omnia animi sensa libere patefaciebast vehementissimis commoti adfectibus tum in iis, quae appetebant, tum in ils, quae fugiebant. Ab hominibus ita formatis nemo certa virtutis et institue praecepta exspectare potest, quae a summo aliquo principio descendant et huic sublicianter ; quippe quod

hoc non aliter fieri potest, quam si mens humana se: ipsam contemplando: in intimos sui ipsius recessus penetret propriasque naturae suae leges indaget. Licet itaque Graeci pristini certa agendi norma carerent, tamen vegetus et vividus sensua recti et honesti, quo imbuti erant, eos adiliberalitatem, ingenuum probitatis amorem et elationem ac magnitudinem animi erudiebat et educabat. hunc autem sensum offingendum et certa forma induendum multum momenti habebat.om. nis vitae ratio, studia, artes et negotia, quibus Graecos vacare diximus. Etenim non possunt non eas in quibus vires animi exercemus et periolitamur, atque diem operamque consuminus, multam vim habere ad notiones nostras de fine, adiquem natiusimus, et in universum de dignitate humana animo concipiendas. Pro communitate autem et socies cate, quae inter omnes animi humani partes intercedit, illae vitae rationes et notiones; · de quibus páullo ante diximus; multis modis tangunt et afficiunt postram de virtute et iustitia notitiam. Quare sponte intelligitur, non potuisse fieri, quin institia Graecorum pristinorum ab ca nostrae actatis multum di versa fuerit. Nos enim morum integritatem et justitiam disjungimus et utramque in diversis locis ponimus, dum illam ad liberta tem, quam vocant internam, conscientiam recti et imperium in cupiditates, hanc ad li-

bertatem. externam referimus. Talis autem partitio et disiunctio virtutum tantum ca aetate induci et proponi potest, quae a consuctudine naturae avocata in cubicula philosophorum secessit, quaeque, ut infinita cogitandi materia, ut vitae rationes multis modis impeditae et complicatae, iusto iudicio subigantur, fere tota in formulis et disciplinis artium habitat, inque eo elaborat, ut tota hominis conditio ad leges intelligentiae examinetur, omnesque cognitiones in certas, classes describantur. At antiqui ea, squa nunc premimur, literarum mole nondum obruti et sepulti, ut rerum notitias secernerent, et certis locis secluderent, ratio illorum tomporum non ferebat, quippe quibus non singularis disciplina sed tantummodo elementa, disciplinarum extarent, et quidem ea non digesta, sed variis modis mixta et concreta. Quid itaque esset et sibi vellet, iustitiam et morum probitatem dissociarenet utrique sin-{ gularem disciplinam superstrueres penitus igporabatur. Una virtus eratu quae sibi ipsie sufficeret et secum ipsa consentiret. Nemo: igitur de separanda libertate. externa et interna cogitavit; vel suspicatus est, fieri posse, ut quisquam iustus etrtamen malus pravusqué exsisteret, servatisque institue legibas virtutem infringeret. Etenim absurdum, esse et sibi ipsi repugnare videbatur, aliquem. probum simulque improbum esse, laude dignum censeri et tamen omnium vitaperation et odio notari. Ius itaque non pro castig tore erat, qui, quid animo volveretur, p rum curaret, dummodo cogitata improb factis non patefierent nec in civium perr ciem quidquam ageretur, qui tantummo cupiditates effraenata licentia se efferent cohiberet, et ne alter alteri quidquam e peret, diligenter cavendum duceret; sed i stitia in intimo pectore recondita, ubi virt et religio sedem habent, omnis vitae dux gubernatrix existimabatur. Leges omne san tum, quod a Deo profectum in mente h mana spirat vigetque, evocabant et foveba et quidquam vividi et vegeti in se reclusu habentes, non solum memoriam repleban séd succum ingenii omnimodo alebant. Qu re apud antiquos si quaerebatur, quid a morum feritatem morumque barbariem lei verit, humanitatis sensum acuerit et exc luerit, quid homines ex peregrinante vita stabiles sedes convocaverit, leges et iura n minabantur. Quam hucusque descripsimu iuris natura, documento est, societatem cilem populorum, quorum Homerus mentione facit, infantiae proximam esse. Quo certii enim civitas est ordinata et constituta, magis institia instis finibus circumscripta peculiari specie induta a morum probitate diversas partes discedet et certis adstringet légibus, quibus externae hominum action

reguntur. Quodsi Homeni iustitia in primis principiis ab hac nostra discedit, nemo mirabitur, illam omnibus suis partibus esse aliam, quam quae nastra aetate colitur. atitia enim a philosophis recentioribus inde derivatur, quod quilibet homo pariter ac ceteri ratione instructus, abiomnibus, oum quibus vitae commercium ei intercedat, exigere nessit, ne ipsum impediant, quo minus viribus auis ad leges rationis utatur. Ex hac iustitiae notione quilibet in certos terminos concluditur, sanctos quasi et ab aliorum tranaitu tutos, nec in aliorum circumsoriptionem movendos, intra quos, quidquid lubeat, agendi et moliendi libera facultas est. patet, aequalitatem notioni iustitiae subesse et ut communis omnium ratio sit, sic quemlibet pari iure gaudere. In hac argumentatione facile ad intelligendum est, solum rationis legem in iudicium vocari detractis et sepositis iis, quibus singulus quisque ingenio et virtute ceteris praestat. At talis ratiocinandi modus a Graecis alienus erat, qui in rebus contemplandis et diiudicandis non singulas earum partes notionibus disiunctas separatim excutiebant, sed quae Graecorum indoles poetica fuit, eas totas et integras animo comprehendebant, cunctis ingenii viribus in usum adhibitis. Naturam enim, quae in generando non disinnctionem notionum quiat, sed semper tota et integra est, Graeci

ducem sequebantur in moribus, religione et vita, et quemadmodum ad hanc exigebant, quidquid cogitarent vel agerent, sic hominem non seorsim ex iustitiae officio, sed in universum ex loco aestimabant, in quo eum hatura et virtus constituisset. Omnia itaque naturae dona, quae homini quidquam praestantiae addant, grato animo agnoscebant et accipiehant, sive ad pacis sive ad belli artes illa bona spectarent, sive in animum sive in corpus essent collata et in huius vel illius viribus conspicerentur. Quare Paris Hectorem admonet, ne illudat donis, quae Aphre ditae accepta referat, dona enim Deorum non esse vilipendenda, quippe quod nemo pro lubitu consequatur. Il. 3, 65:

ούτοι απόβλητ' έστι θεων έρικυδέα δώρα. 📉 🤭 όσσα κεν αυτοί δώσιν, έκων δ' ουκ άν τις ελωτο.

Si itaque quidquid virtutis singulo cuique inesset, in iusto honore habebatur, ea tamen potissimum magni aestimabantur et colebantur, quae ex antiquorum Graecorum sententia virum decerent, fortitudo, audacia, prudentia in consulendo atque deliberando de rebus publicis et quae Diis et heroibus celebrandis addicta et consecrata Deos ipsos patronos et tutores habere putabatur, carmina fundendi et cithara canendi ars et scientia. Ut autem impium putabatur, homini his virtutibus instructo iniuriam facere, sic nullus officia iustitiae laesa, putabat, si a viro, vir

tutibus insigni, homo iners et ignavus coerceretur. Quare Ulysses (Il. 2, 198), cum
Graeci ex Agamemnonis oratione, ad tentardos populi animos habita, reditum in patriam
meditantur et parant, reges et principes blandis verbis compellat iisque animum addit,
homines autem e plebe sceptro percutit dictisque increpat:

Δαιμόνι, ἀτρέμας ἦτο καὶ ἄλλων μῦθον **ἄκουε,**οὶ σέο Φέρτεροί εἰσι· σὺ δ' ἀπτόλεμος καὶ ἀναλκις;
οὔτε ποτ' ἐν πολέμω ἐναρίθμιος, οὔτ' ἐνὶ βουλῆ.

ου μέν πως πάντες βασιλεύσομεν ενθάδ 'Αχαιώ' Eodem modo Ulysses Thersiten tractat, qui ut corpore et specie insignis ad turpitudinem est, sic ingenium vile et abiectum, invidiae atque petulantiae plenum moribus suis te-Ipsa autem descriptio, qua statum facit. Homerus Thersiten vividis coloribus depingit, innuere videtur, deformitate homines macula ignominiae conspergi et ad contemtum et detestationem exponi. Quem enim natura in corpore effingendo neglexerat et ad offensionem oculorum tetro habitu et humanae figurae dissimili induerat, ei infamtae signum impressum et quasi inustum videbatur; in quam sententiam Graeci eo facilius ferebantur, quo magis ut elegantes formarum spectatores dignitatem hominis specie externa expressam cerni sibi persuasum babebant.

Diversitas itaque, qua ipsa natura homi-

nes et corpore et animo disiunxit, diversum auoque ius et diversam iustitiam induxit. quae cuique tantum tribueret, quantum praestantiae animi et ingenii deberetur. Aequalitas autem, quae ex humana ratione repetita secundum nostratium sententiam partem iustitiae facit, Graecis incognita fuit, qui fortem et prudentem ad imperium in ignavos et inertes quodammodo natum putabant. qualitatem laudatam et ex qua haec ipsa derivatur, libertatem externam, cuique ob rationis usum concessam, iustitiae notione. quam Graeci animo informatam habebant, non contineri, iam ex eo apparet, quod ex hostibus devictis viri et mulieres in servilem conditionem adducerentur, et in universum servitus iustitiae non adversari putabatur. Graecis itaque non tam commutativa, quam distributiva iustitia, quam vocant, probata erat, quae aequitatis vices sustinet, dum in quenique confert, quod mereatur, in probum et strenuum honores et praemia, in improbum et ignavum mala, poenas, infamiam. Quare aliquoties ab Homero perhibetur, virum virtute insignem et clarum praemiis et honoribus esse ornandum, et aequitati repugnare, in ignavum et fortem aequas praedae partes distribui. Il. 9, 318. 319. Il. 1, 163 - 165. - Ex his, quae hactenus disputata sunt, sponte intelligitur, iustitiae notionem, quam Homerus carminibus suis expressit.

narum certam nec iustis terminis circumscrip-. tam esse; quod autem non eousque valet. ut in Homero ne quidem significatio et simulacrum iustitiae inveniatur. Hoc enim sane exhibetur, et quidem necessario, quum in iis, qui inducuntur, populis species societatis civilis appareat, quae iustitia carere non potest. Ouod euim alter ab altero ita exigere potest, ut in eo censendo non solum aliorum iudicium admittatur, sed requiratur, id ex Homeri sententia potissimum ad iustitiam refertur, cuius munus in eo versatur, ut suum cuique tribuat, et controversias, ob id ipsum motas. dirimat et componat, et ita pacem stabiliat, venerandam et bonorum et personarum custodem. Pax autem et initium et finis iustitiae est. Quam enim ad iustitiae partes pertinere diximus, aequatio postulationum, quibus quisque sua consequi studet, non alia rerum conditione, quum pacifica in societate humana locum inveniet. Pax enim stare non potest sine agnitione dignitatis humanae, id est rationis et virtutis, quae cuique officium imponit, corpus et bona cuiuslibet intacta servandi. At haec omnia in bello alia sunt, quippe hoc in laedendis et vulnerandis hominibus occupatur. Quare Il. 5, 671 Mars nullam legem agnoscere recte dicitur. In Homero autem provinciam iustitiae eam esse, ut exacquet, quae sibi praestari alter ab altero exigat, iam verbum

Tody demonstrat, quo significatur, ex iusti tiae notione nulli de suo quidquam detrahendum, vel alteri plus iusto tribuendum. Il. 12, 421 sqq. Od. 2, 203. Notionem exaequationis voce ioù exprimi, ioa (uv demonstrat, quod de appendendo per stateram usurpatur. Il. 12, 435. Deinde illis ipsis, quae sont iuris propria, vocabulis: Jéuis et ding, ea potissimum notantur, quae homines a se invicem tanquam perfecte debita exigunt, et quidem non sibi ipsis ius dicturi, sed lites motas ad iudices delaturi. Ad iudicia autem exercenda et reddenda reges fuisse constitutos, qui sententia et auctoritate sua hominum de iure contentiones dirimerent, probant υίες 'Αχαιών δικασπόλοι, οίτε θέμιστας προς Διας είρυαται. Il. 1, 237. Od. 11, 185. In hymno in Mercurium hic Deus cum Apolline de bubus abactis litigans, ad Iovis iudicium his verbis provocat; v. 312:

δὸς δε δίκην καὶ δέξεο παρά Ζηνὶ Κρονίωνι, κεὶθι γάρ ἀμφοτέροισι δίκης κατέκειτο τάλα**ντά.** v. 324.

Libro decimo nono (v. 180) Ulysses in colloquio cum Achille de iis verba faciens, quibus huic ob iniuriam illatam satisfaciendum sit, Agamemnonis esse dicit, Achillem

<sup>\*)</sup> low non tantum iustum significat, sed quoque portionem, quae alicui ex iuris et aequitatis ratio nibus competit. Od. 9, 42, 549.

donis et lauto convivio sibi conciliare, ne quidquam reliquum sit; quod iura ab Agamemnone postulari possit (wa un ti diuns èsti- seuis expesa).

Ordo iudiciorum is fuisse videtur, ut iis gerendis reges pracessent, licet cuique concessum esset, controversiis finiendis arbitros adhibere. Hi certe commemorantur in descriptione iurgii de mulcta, ob virum inter-Fectum solvenda, 1l. 18, 508. Rationem caussarum tractandarum publicam fuisse, colligi potest ex litigantibus, qui in scuto Achillis a Vulcano efficti dicuntur, quamvis non satis appareat, utrum haec caussa casu et forcuito, an ex usu er consuetudine coram populo acta sit. Ex verbis enim: λαοί δ' είν αγορή žoav alem, non satis perspicitur, populusne ad nuptias spectandas, quae ante commemorantur, an propter litem convenerit, quae ex caede viri cuiusdam nata erat. Ancipiti huic sententiae indicandae inservit Eustathii distinctio inter ayogar Laspopor et ayogar taur quam: δημηγορικόν τόπον: Coronam autem populi praesentis non solum litigantes circum. stetisse, sed hunc ipsum quoque in partes vocatum esse, colligi potest ex verbis: hipa miDadonav: (Eustathius ad haeq verba: ic iv δημοκρατία την δίκην υποτίθεται λέχεσθαι).... Utri que litigantium, e multitudine adjutores erant (οί δε σμφοτερώθεν έπηπύοντες είρων εί λαοί διαγρόροι tronco una compose de la figuración o social d

ως εἰκός εἰσιν, ἢ καὶ κοινὸς ὅχλος ὁποῖα τὰ τῶν δημακρατουμένων. Eust.). Iudices sedent γέροντες (ἐ
τῶ χρόνω, οὶ συνέσει καὶ πολυπειρία πραγμάτων
προίχουσιν, ἢ καὶ ἀπλῶς ἄλλως ἔντιμοι, κὰν μη τῷ
ἡλικία γέροντες εἶεν. Eust.) — Caussa ipsa per
testes probata esse videtur: ἄμφω θ΄ ἰέσθην
ἐπὶ ἴστορι πεῖραρ ἐλέσθαι (ἴστωρ δὲ, ἢ ὁ μάρτυς,
ἢ ὁ κριτῆς — ὅτι δὲ ἰδύους καὶ δράκων καὶ σόλων τους
μάρτυρας Φησὶν, αἴλιος διονύσιος ἰστορεῖ. Eust. cf.
Heyne ad h. l.). Iudices in altioribus sedibus
erant collocati: ἐπὶ ζεστοῖσι λίθως (θρόνοι γὰρ
κεῖνται λίθινοι τοῖς ἀθροιζομένοις. Eust.) et quidem
ἰερῶ ἐκὶ κύκλω (διὰ τὴν ἐν αὐτῆ θέμιν καὶ δίκην,
Eust. fortasse quoque ob sacra ibi celebrata,
ll. 11, 807:

΄ Ές θέων Πάτροκλος, ΐνα σφ' αγορή το θέμις το - ἦην, τῆ δη καί σφι θεών ενονεύχωνο Βαμαί.

Heynies: "iesi in nunda accipio de ipso consessu augusto, venerabili, sacro", et in observationibus p. 532: "non video, unde loci religio hic veniat." At unde veniat, ex vensibus laudatis patet. Deinde: "sedent iudices in sacro circule", pro: iudicum circulus sacer erat, seu iudices sedentes faciebant sacrum circulum, nec satis Homericum nec omnino Graccum mihi esse videntur. Etenim verbum: "ivi" ad omnes omnino sedentes referendum significat, iudices, quotquot sint, sacro circulo circumdatos et inclusos esse. Aliter res se haberet, si de aliquo dictum esset:

verba fecit: ἰκρῶ ἐνὶ κύκλω γκρόντων.) Praecones sceptra in manibus tenebant, roidiy exur' njeσον, αμαβηδίς δε δίκαζον. Cum his (sceptris) iudices surgebant (έστι γας τὸ σκηπτρον ου μόνον Barileias, αλλα και θέμιδος σύμβολον. Eust. Heynius verba moon et dinale non ad iudices, sed ad litigantes refert et roigiv explicat: er tois s. daois omnino, s. récours. Utrumque, ut videtur, male et perperam. Etenim reigip ad proxime praecedentia, ad sufates trahendum. Deinde, quum in versibus antecedentibus non de caussam dicturis, sed de iudicibus sermo sit, ficoror de his tantummodo. accipi potest, non autem de illis. Tum caussam agentes nec ex Graecorum more consident, nec ab Homero sedentes perhibentur; quomodo itaque surgere possunt? Denique Sixales est iudicare, at Sixales Jas, caussam perorare. Cf. Reisk. ind. in Demosth. s. h. v. Ipse Homerue diversa hac significatione activum a medio distinguit. Od. 11, 544. 546. Ulysses de armis dixacourses fertur, maides de Τρώων δίκασαν καὶ Παλλάς 'Αθήνη. Cf. 12, 440. Il. 23, 574. 579. 8, 531.) In medio iacebant duo auri talenta ei danda, δε δίκην ίθυντατα sinoi. (Sententiam horum verborum dubiam esse et alias personas intelligi posse, quam iudices, quibus illa auri talenta exposità dicantur, recte observat Eustathius: si μήτι αρα η τώ τεχνικώς δημηγορήσωντι δικηγόρω κείνται μιodos nata teus madanus, y tais dinacometer to.

μη ψευσαμένω, ώς προτιμωθέντος του ψευσαμένου: Ad ultimam explicationem commendandam, quam Heynius quoque amplexus est, provocari potest, ad Odysseam (11, 568). ubi de litigautibus ad Minois tribunal eadem leguntur: dixas eiferte. Huc accedit, quod si versus ille ad iudices referatur, non beneerui et exquiri potest, quis e indicibus optimum et rectissimum ferat iudicium, nisi novus iudex exsistat, de iudicum sententia iudi-Pro altera autem interpretatione, ex qua: δς δίκην εθύντατα είπη, de iudicibus accipiuntur, tum hoc afferri potest, quod in antecedentibus poeta de iudicibus verba fecit, et non probabile est, partibus iudicum expositis, orationem redire ad litigantes, tum usus verborum, iθύνω et iθύς, quae in iudiciis describendis solemnia sunt. Nam Sixas iθείαι opponuntur σκολιήσι.

In explicando iudicum munere Minos quoque adducendus, qui in Orco lites animarum dum caussas perorant, cognoscit et componit. Od. 11, 568. Hic locus ideo ad nostram de iure disputationem facit, quod apud inferos idem ac in terris inter vivos rerum status invenitur, isque ad ea compositus est, quae in societate humana geruntur. Ex Menelai oratione, quam de lite, inter se et Antilochum orta, habet, ea iudicum provincia est, ut in nullius gratiam ius reddant, sed rectum iudicium ferant. (Il. 23, 570 sqq.) —

Ob caussarum multitudinem iudicandi pravinciam saepius perquam molestam fuisse, colligi potest ex Odyssea 12, 439:

--- ήμος δ' έπὶ δέρπον ἀνής ἀγορηθεν ἀνέστη, πρίνον νείκεα πολλά δικαζομένων αἰζηών, τήμος κ. τ. λ.

Igitur dien et 9 (ms.\*) praecipue ad eam agendi rationem refertur, qua corpus, dignitas et bona hominum salva et illaesa praestantur et quidem potissimum eatenus, quatenus illa agendi norma moribus et legibus est constituta, quas populus in concionibus iussit. Ver-

Duum iudicum sententia deliniat, quid alter ab altero exigere possit et ipsis litigantibus certam agendi regulam praescribat, verbis Dime et 9:mis reson interdum vis iudiciorum reddendorum tribuitur. Il. 16, 387. Od. 11, 568. Ultimo loco et libro none v. 114 Squeries utramque significationem et leges condendi et iudicia reddendi et igitur in universum ius constituendi habere videtur, licet Eustathius in explicando versu 114, l. 9. tantummodo ad priorem respiciat. Horum autem vocabulorum significatio tam late patet si ut in universum id expriment, quod fas, quod licitum, quod usitatum, quod moris sit, quod legi alicui conveniat, sive hace ad animum, tive ad corpus et physicas rationes spectet: 9 pur, 11. 2, 73. 9, 33, 134, 276. 11, 779. 23, 44, 581. 94, 652. Od. 3, 45, 187. 9, 268. 10, 73. 11, 450. 14, 66, 180. 16, 91. 24, 285. Jus, Od. 4, 691. 11, 217. 14, 59. 18, 274. 19, 42, 168. 24, 254, Hymn, in Apoll, v. 458.

pe i unite an talen archands des THE HELD IN HERE IN THICHER PAR THE 1 A DEFINE. PH SING CHESTE THE SERVE VIO ere e mormeiuse amuse Le Crousiles DIFTE IN UST REPRICE PART LISTERIUS LINGUIGERE. SIS A SECTIO and process of the translation of the sales Die Franklin und fing is unte Berteit as spare. Nimited hims miles rectal Manusule na mal des m est benef not that his hard for smarte leves, t thing fermion transactions are detected. met man met trues northes at troubles scient, nin mishemilies et norts erin. Recini, pulsus aper mines fere produce arigins er semme uits standen volenis, in opena ATRICE ELECTRICATE THE TAXABLE PARTICIPATE, SIG BERNE. IN THE ROLL SHOWS IN THE PROPERTY. he meaning most prope souls arburis et luset priumpis not remiest, sed ex iose popula relición en efficiencia, en la haand the agents attracts account

Had not not transmission presses?

Tento fenera. Che de cratoles accipitat,
(Figura in April 7 pp.) incolemna ental

<sup>&</sup>quot;. Vecera circi regarur. Hemena denore po morder passine unque de 16. pai ingenda commune recopa Eust al 1. d. de 1. de 1. de Or p. più ci Schnerera a v. sempe

documentum necessitudinis, quae leges et religionem coniunxerit et quomodo iura in iussis Deorum seu vice versa iussa Deorum in legibus fuerint numerata. Hae autem ipsae ab love profectae existimabantur (11. 1, 237 δικασπόλοι, είτε θέμωτας πρὸς Διὸς εἰρύαται. cf. 11. 9, 98), et in universum instituta, quae ad leges et ius referebantur, religione sancita erant, ut, qui haec violaret, in poenam coelestem aeque ac humanam incurreret.

In indole institue aestimanda hoc non silentio transeundum est, eam ipsam et probitatem ad sapientiam referri atque cum hac coniungi et iniustum malumque simul pro insipienti et imprudenti haberi, quo clarum fit, cultum morum et intelligentiae ad easdem leges revocari et eadem regula censeri. Testis est admodum usitata locutio:

ούτι νοήμονες, ούδε δίκαιοι.

Od. 2, 282 et saepius. Od. 3, 52:

Χαίρε δ' Αθηναίη πεπνυμένω ανδρί δικαίω.

Od. 3, 20 de Nestore:

Ψεῦδος δ' οὐκ ἐρέει μάλα γὰς πεπνυμένος ἐστί.
Od. 24, 456 quae proci in Ulyssis domo contumeliose et violenter gesserint, nomina ἀφροσυνάων appellantur.

#### CAPUT III.

### De societate civili in universum.

Quum societas civilis mater iuris et iustitiae existimari debeat, iam pergamus ad eam ipsam et ad civilem vitam in universum ex Homeri carminibus explicandam et examinandam.

Fundamenta societatis civilis, quibus huius ipsius munimenta et praesidia exstruuntur, sunt sedes fixae, certus habitandi locus et quae inde nascitur, arctior civium inter se conjunctio et necessitudo. Ex his enim rebus patriae notio efflorescit, quae omnes omnino caritates complexa, mentes, studia, ingenia civium consociat et illo amoris vinculo constringit, quo civitas in unum corpus coagmentata societatem animorum eshcit, nulla vi superabilem, nullis periculorum casibus. dissolubilem, ita ut quilibet, in utilitatem reipublicae vires consumere, operam impendere, bona et vitam profundere, non solum non recuset, sed in religionis et virtutis honorem alacri animo gestiat. Graeci illorum temporum certas quidem sedes incoluerunt. sed non omnimodo fixas, ad quas propensa animi applicatio ex consuetudine tracta illum, qui iuvenilem populorum aetatem occupat, vitae peregrinantis et vagantis amorem abolevisset et perimisset. Exempla itaque in Homero exstant patriarum sedum fa-

cillime derelictarum et cum aliis mutatarum. Od. 6, 6 sqq. Phaeaces a Cyclopibus pulsi Scheriam concessisse narrantur Nausithoo duce, qui urbem, domus, templa aedificaverit, et cuique agros assignaverit. Menelaus Od. 4, 174 in colloquio cum Telemacho in animo habuisse asseverat, Ulyssem Troia reducem cum bonis et filio suo omnibusque populis in Argos traducere ibique ei urbem aliquam incolis eductis habitandam permittere. Hoc rerum statu animis Graecorum is amor patriae insidere non poterat, quo seriori tempore accensi illustria fortitudinis animique magnitudinis specimina edidere, quae candida gloriae suae monumenta historia nunquam non celebrabit et nec temporum iniuria, nec hominum invidia oblitterahit. Haec nemo in eam sententiam accipiat, amorem patriae Graecis pristinis plane incognitum fuisse, nam ipsorum mentes non poterant non desiderio eius regionis imbutae esse, in qua nati et educati, omnium, quae homini cara sunt, summa et extrema cumulata habemus, uxorem, natos, domum, agros et cuncta vitae pignora. Hic sensus spirat in iis, quae Ulysses ad Alcinoum loquitur. Od. 9, 34:

ώς οὐδεν γλύκιον ής πατρίδος οὐδε τοκήων γίγνεται, εἴπερ καί τις ἀπόπροθι πίονα οἶκον - γαίη εν ἀλλοδαπῆ ναίει ἀπάνευθε τοκήων. Quorum mores ad humanitatem magis exculti, quam ii Graecorum describuntur, Troianorum vividior in patriam amor illum animorum consensum arguit, qui tantummodo in civitate, religione et legibus firmata, cives colligare potest. Huius in patriam amoris sensum declarat Hector (15, 496), qui civem decere ait, pro patria mortem obpetere, agi enim bello salutem uxorum et liberorum atque incolumitatem bonorum et possessionum. cf. 12, 243:

είς οἰωνὸς ἄριστος, άμώνεσθαι περί πάτρης.

Quae elementa societatis civilis Graeci putaverint, ex descriptione Cyclopum patet, qui rudes, morum agrestes, vix umbram et speciem aliquam rationis et intelligentiae, quae sunt quasi nunciae dignitatis humanae, vita et factis suis referunt. Agriculturam, quae initia societatis civilis et in universum humanitatis recte dixeris, nec norunt, nec curant, satis sibi habentes, armenta pascere. Nihil iis commune est, sed absque concionibuş et legibus sibi solis vivunt in cacuminibus montium, singulus autem quisque suis, uxori et natis iura constituit, ceterosque non curat. Praeter speculas, quas incolunt, nulla aedificia habent, nec urbes, nec templa, nec domos. Inde apertum est, ex Graecorum sententia civitatis indolem conspici in coniunctione et societate plurium einsdem originis familiarum, quae in conciones congrega-

tae de rebus communibus consultent et iura constituant, ne quisquam ad merum arbitrium vel ad cupiditatum indomitam libidi. nem, sed ad certain normam actiones suas. comparet et instituat. Illae autem familiae. inter se coniunctae et origine et numero erant definitae sic ut qui in hunc numerum non. esset receptus, civis quoque personam nonsustineret, nec iuribus et honore civis frueretur, quippe quia societas civilis illis familiis continebatur. Quare conqueritur Achilles, Agamemnonem sibi Briseidem eripuisse, tanquam honoris exsorti inquilino. Il. 16, 59. cf. Heyne ad h. l. - Haec societatis civilis proprietas et constitutio inde repeti debet, quod omnia illius instituta ad familias et genus, quo quis prognatus esset, redirent et exigerentur. Quamobrem peregrinus utpote illis familiis exclusus in nulla antiquitatis civitate quidquam iuris concessum habebat, Eiusmodi autem societas civilis in certum familiarum numerum contracta et conclusa, singulos tanta necessitudine non poterat non inter se copulare et iungere, ut quilibet ceteris cognati loco esset, et iniuriis in socie. tatem civilem commissis neglectio sanctorum erga cognatos officiorum inesse putaretur. Qui itaque bellum intestinum excitaret, expers phratriae, legum et larium habebatur. 11. 9, 63:

είς είκός είσιν, η καὶ κοινὸς όχλος όποια τὰ τῶν δημοκρατουμένων. Eust.). Iudices sedent γέροντες (η
τῶ χρόνω, οὶ συνέσει καὶ πολυπειρία πραγμάτων
προέχουσιν, η καὶ ἀπλῶς ἄλλως ἔντιμοι, κὰν μη τῆ
ηλικία γέροντες εἶεν. Eust.) — Caussa ipsa per
testes probata esse videtur: ἄμφω θ΄ ἰέσθην
ἐπὶ ἴστορι πεῖραρ ἐλέσθαι (ἴστωρ δὲ, η ὁ μάρτυς,
η ὁ κριτης — ὅτι δὲ ἰδύους καὶ δράκων καὶ σόλων τους
μάρτυρας Φησὶν, αἴλιος διονύσιος ἰστορεῖ. Eust. cf.
Heyne ad h. l.). Iudices in altioribus sedibus
erant collocati: ἐπὶ ξεστοῖσι λίθης (θρόνοι γὰρ
κεῖνται λίθινοι τοῖς ἀθροιζομένοις. Eust.) et quidem
ἰερῶ ἐκὶ κύκλο (διὰ τὴν ἐν αὐτῆ θέμιν καὶ δίκην,
Eust. fortasse quoque ob sacra ibi celebrata,
11. 11, 807:

΄. Ές θέων Πάτροπλος, Ίνα σφ' αγορή το θέμις το - ἦτο, τῆ δη καί σφο θεών ενονεύχανο Βαμοί.

Heynins: "her in winder accipio de ipso consessu augusto, venerabili, sacro", et in observationibus p. 532: "non video, unde loci religio hic veniat." At unde veniat, ex versibus laudatis patet. Deinde: "sedent iudices in sacro circule", pro: iudicum circulus accor erat, seu iudices sedentes faciebant sacrum circulum, nec satis Homericum nec omnino Graccom mihi esse videntur. Etenim verbum: "ini" ad omnes omnino sedentes referendum alguificat, iudices, quotquot sint, sacro circulo circumdatos et inclusos esse. Aliter res se haberet, si de aliquo dictum esset:

verba fecit: ἰερῶ ἐνὶ κύκλω γερόντων.) Praecones sceptra in manibus tenebant, rolow exur' njeσον, αμωβηδίς δε δίκαζον. Cum his (sceptris) iudices surgebant (έστι γάς τὸ σκῆπτρον οὐ μόνον Βασιλείας, αλλα και θέμιδος σύμβολον. Ευευ. Heynius verba moon et dinaler non ad iudices, sed ad litigantes refert et roiou explicat: έν τοις s. λαοίς omnino, s. γέρουση. Utrumque, ut videtur, male et perperam. Etenim reigip ad proxime praecedentia, ad oxigates trahendum. Deinde, quum in versibus antecedentibus non de caussam dicturis, sed de indicibus sermo sit, nicoro de his tantummodo. accipi potest, non autem de illis. Tum caussam agentes nec ex Graecorum more consident, nec ab Homero sedentes perhibentur; quomodo itaque surgere possunt? Denique dizales est iudicare, at dizales Jas, caussam perorare. Cf. Reisk. ind. in Demosth. s. h. v. Ipse Homerus diversa hac significatione activum a medio distinguit. Od. 11, 544. 546. Ulysses de armis dina courses fertur, mais si Τρώων δίκασαν καὶ Παλλας 'Αθήνη. Cf. 12, 440. Il. 23, 574. 579. 8, 531.) In medio iacebant duo auri talenta ei danda, δε δίκην ιθυντατα sizoi. (Sententiam horum verborum dubiam esse et alias personas intelligi posse, quam: iudices, quibus illa auri talenta exposità dicantur, recte observat Eustathius: si μήτι άρα η τω τεχνικώς δημηγορήσωντι δικηγόρω κείνται μισθος κατά τους παλακούς, ή των δικαζομένων τώ

μη ψεύσαμενω, ώς προτιμωθέντος του ψευσαμένου. Ad ultimam explicationem commendandam, quam Heynius quoque amplexus est, provocari potest, ad Odysseam (11, 568), ubi de litigantibus ad Minois tribunal eadem léguntur: dixas siedro. Huc accedit, quod si versus ille ad iudices referatur, non beneerui et exquiri potest, quis e indicibus optimum et rectissimum ferat iudicium, nisi novus iudex exsistat, de iudicum sententia iudicaturus. Pro altera autem interpretatione, ex qua: ος δίκην εθύντατα είπη, de iudicibus accipiuntur, tum hoc afferri potest, quod in antecedentibus poeta de iudicibus verba fecit, et non probabile est, partibus iudicum expositis, orationem redire ad litigantes, tum. usus verborum, iθύνω et iθύς, quae in iudiciis describendis solemnia sunt. Nam Sixas issiai opponuntur σκολιήσι.

In explicando iudicum munere Minos quoque adducendus, qui in Orco lites animarum dum caussas perorant, cognoscit et componit. Od. 11, 568. Hic locus ideo ad nostram de iure disputationem facit, quod apud inferos idem ac in terris inter vivos rerum status invenitur, isque ad ea compositus est, quae in societate humana geruntur. Ex Menelar oratione, quam de lite, inter se et Antilochum orta, habet, ea iudicum provincia est, ut in nullius gratiam ius reddant, sed rectum iudicium ferant. (Il. 23, 570 sqq.)—

Ob caussarum multitudinem iudicandi provinciam saepius perquam molestam fuisse, colligi potest ex Odyssea 12, 439:

-- ημος δ' દેશા δέρπον ανής αγορήθεν ανέστη, πρίνου νείκεα πολλά δικαζομένων αίζηών, τήμος κ. τ. λ.

Igitur dien et Pius") praecipue ad cam ageudi rationem refertur, qua corpus, dignitas et bona hominum salva et illaesa praestantur et quidem potissimum eatenus, quatenus illa agendi norma moribus et legibus est constituta, quas populus in concionibus iussit. Ver-

<sup>)</sup> Quum iudicum sententia definiat, quid alter ab altero exigere possit et ipsis litigantibus certam agendi regulam praescribat, verbis Dime et 9:mirisée interdum vis iudiciorum reddendorum tribuitur. Il. 16, 387. Od. 11, 568. Ultimo loco et libro nono v. 114 Squerive utramque significationem et leges condendi et iudicia reddendi et igitur in universum ius constituendi habere videtur, licet Eustathius in explicando versu 114, l. 9. tantummodo ad priorem respiciat. Horum autem vocabulorum significatio tam late patet, ut in universum id expriment, quod fas, quod licitum, quod usitatum, quod moris sit, quod legi alicui conveniat, sive hace ad animum, tive ad corpus et physicas rationes spectet: 9fus, 11. 2, 73. 9, 53, 154, 276. 11, 779. 23, 44, 581. 94, 652. Od. 3, 45, 187. 9, 268. 10, 73. 11, 450. 14, 66, 130. 16, 91. 24, 285. Jan, Od. 4, 691. 11, 217. 14, 59. 18, 274. 19, 42, 168. 24, 254, Hymn, in Apo]], ₹. 458.

bis in contrariam partem accipiondis abeutorios et a leuioria eldus ii potissimum insigniri videntur, qui leges in concionibus latas vel non morunt, vel non curant, qui agunt violenter et contumeliose itaque injuste nostra de iusto sententia. De Cyclopibus recte Eustathius animadvertit, cos a semiorous dici propter: τὸ μη κοινωνικώς έχειν μη δε πολιτι-MAS DEMIGTAUSIV MATA TOUS SY KOIYA BOUNT DOPOUS Naturae iuris autem rectius , मबो बें भूग्रामा लेंड. existimandae non nihil lucis eo ipso affunditur, quod eius fontes non scriptae leges, a quibus ferendis pristina aetas abhorrebat, sed tum eae, quas populis in comitiis scivit, tum consuctudines et mores erant. hi, quibus apud omnes fere populos origines et semina iuris contineri videmus, ut certam huius disciplinam pon facile admittunt, sic faciunt, ur ius non aridis et inanibus formulis constrictum teneatur, quippe quod ab arbitrio et iussu principis non pendeat, sed ex ipso populo profluat et efflorescat, et ita huius insius ingenium expressum exhibeat.

Werbi Séparse, qua de oraculis accipitur, (Hymn. in Apoll. v. 394) luculentum exstat

<sup>\*)</sup> Veteres critici negarunt, Homerum Simoris pro phornian pesuisse itaque Od. 16, 408 legendum censuem rimogan Eust. ad h. l. p. 611, et l. 11. Od. p. 456. cf. Schneiderus s. v. rimages.

documentum necessitudinis, quae leges et religionem coniunxerit et quomodo iura in iussis Deorum seu vice versa iussa Deorum in legibus fuerint numerata. Hae autem ipsae ab love profectae existimabantur (11. 1, 237 δικασπόλω, οίτε θέμωτας πρὸς Διὸς εἰρύαται. cf. 11. 9, 98), et in universum instituta, quae ad leges et ius referebantur, religione sancita erant, ut, qui haec violaret, in poenam coelestem aeque ac humanam incurreret.

In indole iustitiae aestimanda hoc non silentio transeundum est, eam ipsam et probitatem ad sapientiam referri atque cum hac coniungi et iniustum malumque simul pro insipienti et imprudenti haberi, quo clarum fit, cultum morum et intelligentiae ad easdem leges revocari et eadem regula censeri. Testis est admodum usitata locutio:

ούτι νοήμονες, ουδε δίκαιοι.

Od. 2, 282 et saepius. Od. 3, 52: Χαῖρε δ' 'Αθηναίη πεπνυμένω ανδεί δικαίω.

Od. 3, 20 de Nestore:

Ψεῦδος δ' οὐκ ἐφέει\* μάλα γὰρ πεπνομένος ἐστί.

Od. 24, 456 quae proci in Ulyssis domo contumeliose et violenter gesserint, nomina appearant appellantur.

į.

### CAPUT - III.

# De societate civili in universum.

Quum societas civilis mater iuris et iustitiae existimari debeat, iam pergamus ad eam ipsam et ad civilem vitam in universum ex Homeri carminibus explicandam et examinandam.

Fundamenta societatis civilis, quibus huius insius munimenta et praesidia exstruuntur, sunt sedes fixae, certus habitandi locus et quae inde nascitur, arctior civium inter se conjunctio et necessitudo. Ex his enim rehus patriae notio efflorescit, quae omnes omnino caritates complexa, mentes, studia, ingenia civium consociat et illo amoris vinculo constringit, quo civitas in unum corpus coagmentata societatem animorum efficit, nulla vi superabilem, nullis periculorum casibus dissolubilem, ita ut quilibet, in utilitatem reipublicae vires consumere, operam impendere, bona et vitam' profundere, non solum non recuset, sed in religionis et virtutis honorem alacri animo gestiat. Graeci illorum temporum certas quidem sedes, incoluerunt, sed non omnimodo fixas, ad quas propensa animi applicatio ex consuetudine tracta illum, qui iuvenilem populorum aetatem occupat, vitae peregrinantis et vagantis amorem abolevisset et perimisset. Exempla itaque in Homero exstant patriarum sedum fa-

cillime derelictarum et cum aliis mutatarum. Od. 6, 6 sqq. Phaeaces a Cyclopibus pulsi Scheriam concessisse narrantur Nausithoo duce, qui urbem, domus, templa aedificaverit, et cuique agros assignaverit. Menelaus Od. 4, 174 in colloquio cum Telemacho in animo habuisse asseverat, Ulyssem Troia reducem cum bonis et filio suo omnibusque populis in Argos traducere ibique ei urbem aliquam incolis eductis habitandam permittere. Hoc rerum statu animis Graecorum is amor patriae insidere non poterat, quo seriori tempore accensi illustria fortitudinis animique magnitudinis specimina edidere, quae candida gloriae suae monumenta historia nunquam non celebrabit et nec temporum iniuria, nec hominum invidia oblitterabit. Haec nemo in eam sententiam accipiat, amorem patriae Graecis pristinis plane incognitum fuisse, nam ipsorum mentes non poterant non desiderio eius regionis imbutae esse, in qua nati et educati, omnium, quae homini cara sunt, summa et extrema cumu-1 lata habemus, uxorem, natos, domum, agros et cuncta vitae pignora. Hic sensus spirat in iis, quae Ulysses ad Alcinoum loquitur. Od. 9, 34:

ώς οὐδεν γλύκιον ης πατρίδος οὐδε τοκήων γίγνεται, εἴπερ καί τις ἀπόπροθι πίονα οἶκον - γαίη εν ἀλλοδαπη ναίει ἀπάνευθε τοκήων. Quorum mores ad humanitatem magis exculti, quam ii Graecorum describuntur, Troianorum vividior in patriam amor illum animorum consensum arguit, qui tantummodo in civitate, religione et legibus firmata, cives colligare potest. Huius in patriam amoris sensum declarat Hector (15, 496), qui civem decere ait, pro patria mortem obpetere, agi enim bello salutem uxorum et liberorum atque incolumitatem bonorum et possessionum. cf. 12, 243:

είς οιωνος άριστος, άμύνεσθαι περί πάτρης. Quae elementa societatis civilis Graeci putaverint, ex descriptione Cyclopum patet, qui rudes, morum agrestes, vix umbram et speciem aliquam rationis et intelligentiae, quae sunt quasi nunciae dignitatis humanae. vita et factis suis referunt. Agriculturam quae initia societatis civilis et in universum humanitatis recte dixeris, nec norunt, nec curant, satis sibi habentes, armenta pascere. Nihil iis commune est, sed absque concionibuş et legibus sibi solis vivunt in cacuminibus montium, singulus autem quisque suis, uxori et natis iura constituit, ceterosque non curat. Praeter speculas, quas incolunt, nulla aedificia habent, nec urbes, nec templa, nec domos. Inde apertum est, ex Graecorum sententia civitatis indolem conspici in coniunctione et societate plurium eiusdem originis familiarum, quae in conciones congrega-

tae de rebus communibus consultent et iura constituant, ne quisquam ad merum arbitrium vel ad cupiditatum indomitam libidinem, sed ad certain normam actiones suas comparet et instituat. Illae autem familiae. inter se coniunctae et origine et numero erant definitae sic ut qui in hunc numerum nonesset receptus, civis quoque personam nonsustineret, nec iuribus et honore civis frueretur, quippe quia societas civilis illis familiis continebatur. Quare conqueritur Achil-, les, Agamemnonem sibi Briseidem eripuisse, tanquam honoris exsorti inquilino. Il. 16, 59. cf. Heyne ad h. l. - Haec societatis civilis proprietas et constitutio inde repeti debet, quod omnia illius instituta ad familias et genus, quo quis prognatus esset, redirent et exigerentur. Quamobrem peregrinus utpote illis familiis exclusus in nulla antiquitatis civitate quidquam iuris concessum habebat., Einsmodi autem societas civilis in certum familiarum numerum contracta et conclusa, singulos tanta necessitudine non poterat non inter se copulare et iungere, ut quilibet ceteris cognati loco esset, et iniuriis in societatem civilem commissis neglectio sanctorum erga cognatos officiorum inesse putaretur. Oui itaque bellum intestinum excitaret, expers phratriae, legum et larium habebatur. 11. 9, 63:

. αφρήτως, αθέμωστος, ανέστιδε δοτώ έπαϊνος, δε πολέμου έραται επιδημίου δκρυδεντος,

Secundum Eustathii explicationem apentus est anolis et a se se atque avisories: parte se se sides, parte oiner exer. At apentus non est simpliciter: sine civitate, sed potius expers societatis civilis, quae et religionis et cognationis vinculo est iuncta. Nam verbum peareis utramque notionem in se reclusam habet.

Accedo ad alterum civitatis elementum, quod Graeci requisivisse videntur, ad certas nimirum sedes, omnimodo aptas non solum ad habitationem, et ad usus atque commoditates vitae, sed quoque ad periclitandas et conformandas nobiliores animi vires, ad culturam virtutis, iustitiae et religionis. Is itaque populus tantummodo ad societatem civilem se composuisse a Graecis existimabatur, qui ex agresti vita in urbes coiisset, in quibus cuique domus sua, propriaeque possessiones essent assignatae. Quilibet enim licet societati civili iunctus et adstrictus, tamen quidquam, quod suum appellare possit, habere certisque possessionibus instructus esse debet, in quibus cum suis constitutus aetatem degat, quas curando, colendo, exornando sibi victum et voluptatem ac familiae suae poterisque iusta vitae adiumenta quae-Quae possessiones, testes eorum, quae homini laeta et fausta, aut tristia et adversa contigerunt, partem quasi et numerum vitae

ipsius faciunt, atque a maioribus per successionem natis traditae tanquam sacrarium coluntur et magis magisque illum amorem alunt et nutriunt, quo ad lares alligati terrae patriae solo nihil carius habemus. Praeter has possessiones certum Deorum cultum in partibus societatis civilis Graeci numerasse videntur. Oui enim ab hac ipsa et omni omnino humanitate alieni describuntur, Cyclopes, nec lovem nec alios Deos curare a Polyphemo dicuntur, quippe his se ipsos potentiores habeant, Od. 9, 275 \*). Quae novum documentum exhibent arctissimi nexus inter religionem et civitatem, ita ut altera alterius firmamentum esset, et neutera sine altera cogitari posset.

<sup>\*)</sup> Perperam Eustathius animadvertit, Polyphemum haec mentiri et quidem ideo, quoniam paullo ante Cyclopes Profes arandores alla farantessa subest, cur Polyphemus talia fingat; deinde verba illa, quae Eustathius in argumentum trahit, non de sententia Cyclopum, sed Ulyssis idicta sunt, qui nihil nisi hoc enuntiare vult, Cyclopes viribus naturae confisos in agris colendia omnem curam et industriam omittere. Haec autem ab homine Graeco non aliter exprimi poterant, quam ut pro viribus naturae. Dii immortales ponerentur.

## CAPUT IV.

De regibus, proceribus et populo.

Indole civitatis generatim exposita, ad singulas eius partes et quidem ante omnia ad formam traducatur oratio.

Quae illorum temporum conditio fuit, non ars aut arbitrium hominis, sed quae plurimum valebat, natura formam civitatis condidit, utpote ad hominum diversitates, quas' natura invexit, accommodatam et revocatam. Quae enim elementa civitatis iure existimantur, ex familiis et gentibus omnis rerum status pendehat illa dignitate et gravitate conspicuis, qua sequenti tempore caruere. Generis enim et nominis claritas sensim sensimque obscuratur, si, quod semper accidere solet hominum multitudine magis magisque in unum coalescente, familiae misceantur et affinitatibus iungantur. Quo magis autem splendor gentilicius imminuitur, eo maiora incrementa capit dignitas illius ordinis, qui ab officiis et negotiis civilis vitae appellatur. Deinde civitate melius ordinata, illa gentium dignitas et potestas transfertur in legum et magistratuum auctoritatem, quae maiestatem civitatis ipsius in se susceptam refert et regimen cuiuslibet privati delendo omnes reipublicae ordines exaequat.

Coniunctionis autem familiarum ea indoles est, ut pro vinculo, quod inter genitores et natos intercedit, non omnibus, sed uni et quidem maximo natu gubernacula sint commissa Provectiores enim aetate, qui caeteros prudentia et rerum usu antecedere putabantur, singulari honore habebantur et insignem observantiam, qua ab iunioribus colebantur, religio ipsa sanciebat, ita ut piaculum esset, eos iniuria afficere. Il. 15, 204 Iris ad Neptunum:

οίσθ' ως πρεσβυτέροισιν Εριγνύες αιεν επονται.

Cf. eod. lib. v. 166. Il. 23, 587 et 788 sqq. έρεω — ώς — άθάναται τιμώσι παλαιστέρους άν-Deώπους. Od. 3, 362. 13', 142. Illi ipsi principes, qui iuxta reges nationum inducuntur, nulli alii esse videntur, quam qui ob aetatem in pluribus familiis sanguine iunctis principem locuni tenent (die Stammaltesten) et fortasse φῦλα et φρήτραι, quae II. 1. 2, v. 362. commemorantur, non aliter a se differunt, quam nationes a stirpibus (Stamme). Heynius recte animadvertit, φῦλα et φρήτρας de latiori et arctiori gentium necessitudine intelligendas esse, sed notionem horum verborum paullo aliter constituit, dum φύλοις stirpes, et Φρήτρας familias designari censet. (Cf. Eust. ad h. l. Salmas. observ. ad i. All. et Rom. p. 126 sqq. et Ignarra de phrat. p. 6 et p. 39 sqq. \*) Ceterum non negaverim.

<sup>\*)</sup> Eandem rationem propinquitatis in instruende exercitu Germanos habuisse, Tacitus memoriae

principibus eos potissimum fuisse accensitos, qui agris et possessionibus instructi homines e plebe sibi addictos et tutelae suae commissos haberent. Certe Telemachus licet iuvenis et nondum rex Ithacensium creatus dixagπόλος ανής vocatur, quae quidem δικασπολία non facile erga alios exerceri poterat, quam in eos, qui eius clientelae subessent. cf. Arist. 3, 9, p. 125. ed. Schn. δια το πορίσαι χώραν εγίγνοντο βασιλείς εκόντων και τοις παραλαμβάνουσι πάτριοι. — In Phaeacum populo duodecim exstabant reges, summa autem rei in Alcinoo erat reposita, qui inter eos principatum tenebat. Od. 8, 390. Aeque in Ithaca iuxta Ulyssem plures regnabant principes, attamen auctoritate, honore et imperio hoc inferiores. Interdum accidebat, ut diversarum nationum rectores regem aliquem potentia insignem tayquam summum ducem sequerentur; sic in exercitu Graecorum primus regum rex Aga-

prodit in libro de moribus Germaniae c. VII:
,, Quodque praecipuum fortitudinis incitamentum
est, non casus, nec fortuita conglobatio turmam
aut cuneum facit, sed familiae et propinquitates. 
In huiusmodi acie ad animos bellandi ardore incendendos et victricem erga hostes ferociam evocandam multum valuisse illud satis celebre officium cognatorum, quemlibet e suis ulciscendi,
qui in proelio ceciderit, nuper monitum est in
ephemeridibus; ber Reichsanjeiger Mar; 1819. Nr.
62. von ben Urfehben.

memnon erat, qui ceteros principes, imperio suo obnoxios, honore et potentia superabat. Il. 9, 69 Agamemnon βασιλεύτατος vocatur. cf. Od. 18, 532. Hunc civitatis statum, quo unus gubernacula tenet, optimum fuisse iudicatum, noti illi versus testantur. Il. 2, 204:

ούκ αγαθόν πολυκοιρανίη, είς κοίρανος έστα, είς βασιλεύς, ὧ έδακε Κρόνου παῖς αγκυλομήτεω.

Quousque pateret, et quibus finibus circumscriberetur principum potentia non certis legibus et pacti alicuius formula inter regem et populum initi, sed usu et moribus constitutum erat. Ipsum autem imperium et regimen pariter ac caetera bona et dotes ab love auctore repetebantur, quo ipsi regimini multum dignitatis et sanctitatis accedebat, atque, quod saepius monuimus, luculento testimonio confirmatur, religionem árctissimo vinculo cum civitate fuisse colligatam. Il. 2, 197:

τίμη δ' έκ Διός έστι.

Cf. 9, 98. Principum functio et munus, licet certis iuribus ornatum, tamen non tam stricti iuris, quam liberalioris necessitudinis vinculum habebatur ad ingenua pietatis et probitatis officia firmatum et stabilitum. Sic admodum significanter et ad officiorum, quae regi incumbunt, descriptionem quam aptissime Ulysses pater populorum suorum nominatur. Od. 2, 234. Cf. Il. 2, 24, de Agamemnone: non decet virum consiliarium tota noc-

te dormire, cui populi concrediti et tanta curae sunt. Il. 9, 98. Nestor ad Agamemnonem: cum multorum populorum rex sis et Iupiter sceptrum et iura (Θέμιστας) tibi tradiderit, ut illis consulas, ideo prae aliis sententiam proponere et eam aliorum, quae utilis est, audire et exequi debes. Cf. 9, 74, 75. Il. 19, 180 Achille reconciliato Ulysses ad Agamemnonem: iustior postbac erga alios eris; regem enim non dedecet virum placare, quem primus lacessiverit:

- ου μέν γάς τι νεμεσσητόν, βασιληα

aνδε απαρίσσασθαι, ότε τις πεότερος χαλεπήνη. Plerumque verba: βασ. ανδ. coniunguntur et de viro principe intelliguntur, at ut in interpretatione praemissa a me factum est, videntur disiungenda et quidem ideo, quoniam sententia generalis hic proponitur, ex qua non solum vir princeps, sed in universum quisque, cuiuscunque conditionis sit, reconciliari debet, si rex eum primus offenderit. Saepius autem ανηρ nude ponitur pro τίς. Od. 16, 72.

(Cf. 21, 133. Il. 24, 369. Heyne p. 645. T. 7.) In ceterorum verborum explicatione vulgarem interpretationem sequutus sum, quam Heynius ideo suspectam habet, quod secundum eam sententia ipsa cum antecedentibus

<sup>— —</sup> οὖπω χεροὶ πέποιθα ἄνδρ ἀπαμύνασθαι, ὅτε τις πρότερος χαλεπήνη.

non cohaereat. Haec enim requirere: ,, ut sententia sit: non enim indignandum est, virum principem alienari animo, si quis eum ultro lacessierit." At eam ratiocinationem non satis intelligo. Sententia est: instior erga alios eris, nam necessitas to adegit ad expiationem iniuriae, Achilli illatae, et nequaquam res indigna est, virum plaçare, quem primus rex offenderit. Non video, cur haec non cohaereant. Quae vir eruditus de verbo χαλεπαίνειν affert, et ipso loco, quem ex Iliade (24, 369) excitat, et versibus, ex Odyssea paullo ante allatis, refutari videntur. Ceterum Heynius sibi ipsi non constat, nam ad v. 369 (l. 24) χαλεπήνη vertit: iniuria affecerit. 

Provincia regum ea erat, ut in pace sapientia et consilio, in bello fortitudine et
militari scientia saluti communi prospicerent
et invigilarent. Ad prudentiam enim civilem
et artem armorum eae virtutes redibant, quibus quis de rebus publicis hene mereri poterat. Quare utraeque, quibus summa virtutum heroicarum comprehendebatur, in celebrando principum regimine coniunctim inducuntur. Il. 2, 344:

'Ατρείδη, συ δ' έθ', ώς πρίν έχων άστεμφέα βουλήν άρχευ' 'Αργείωσι κατά κρατεράς ύσμίνας.

Il. 9, 53:

Τυδείδη, πέρι μεν πολέμω ένι καρτερός έσσι

καὶ βουλή μετά πάντας ὁμήλικας ἔπλευ ἄριστος. cf. eod. lib. v. 443.

Saepius una harum virtutum regi alicui tribuitur, altera autem, quippe illi opposita, ab ipso abiudicatur; nam non potest non raro accidere, ut quis utroque et manu et consilio valeat. Il. 13,727. Polydamas ad Hectorem: quoniam tibi Deus virtutem bellicam concessit, ideo et consilio vis ceteris esse superior, at nequaquam omnia simul consequi poteris. Il. 18, 105. 252.

Civilis prudentiae partem facit legum scientia et iudiciorum administratio, his enim administratio, his enim adminiculis rei publicae cavetur ab discordia et perturbationibus. Quare leges et iura regibus a Diís tradita et commissa dicuntur, ut loca paullo ante allata demonstrant. Il. 16, 542 de Sarpedone:

ος Λυκίην είρυτο δίκησί τε καὶ σθένει ὧ Od. 19, 111 de rege:

————— ὄστε Θεουδής સંગ્રેફ્સેક્સ દેપ πολλοῖσι και ἰφθίμοισιν ἀνάσσων τύδικίας ἀνέχησι.

Quae itaque nunc singularibus magistratibus est demandata cura et tutela rerum publicarum, ea in illis principibus residebat, qui soli magistratuum partes sustinebant, id quod illis temporibus admodum conveniebat; his enim societatis civilis rationes ita simplices et planae erant, ut negotiis publicis nec co-

pia nec gravitate expeditu difficilibus paucorum virorum manus et studia sufficerent. Non possum non hoc loco falsam notare Schlegelii sententiam de dominatione sacerdotum, quae pristinis illis temporibus obtinuerit, horumque imperio in populorum re-Argumentum, quod Schlegelius affert, hoc est, quod Chryses in illa cum Agamemnone contentione de filia reddenda, quam hic captivam tenebat, superior discesserit, ira et potentia Apollinis in auxilium vocata. hoc testimonio nihil aliud efficitur, quam hoc, sacerdotem iniuria afficere, nefarium fuisse existimatum, quod aeque illis ac serioribus temporibus locum invenit. Ipse autem modus, quo Agamemnon et Chrysen et Calchantem tractat, et hic ipse erga principes se gerit, indicio et documento est, illud sacerdotum regimen a Schlegelio fingi, quod tantum abest, ut aliquo Homeri loco confirmetur, ut potius ubique regum potestas appareat libera a sacerdotum arbitrio. stotele satis notum est (p 125 ed. Schn.), reges antiqui illius aevi sacris et religioni praefuisse. Atque sacra facienda, quae hic illic . Homerus commemorat, cura et arbitrio regum peraguntur.

lura, quibus principes fruebantur, haec erant: in concionibus, quas convocare solelebant, principe sede honorati, quid communis gentium utilitas posceret ad deliberandum et consultandum proponebant et vota rogabant, ipsi quid e re esse ducerent, ante ceteros aperientes. Deinde iis concessae erant praecipuae partes earum rerum, quae ad victum pertinerent, ut largior potus et cibus in communibus conviviis. Il. 8, 161 Hector ad Diomedem:

Τυδτίδη, πέρι μέν σε τίον Δαναοί ταχύπωλοι εδρη τε, κρέασίν τε, ίδε πλείοις δεπάεσσιν.

Cf. 12, 211. Vinum honoris caussa principibus praebendum appellatur γερούσιον. Il. 4, 4, 259. vid. Heyn. observ. ad h. l Eodem modo in iis, quae patrimonium et bona essicerent, principes ceteris potiores habebantur. et singularibus quibusdam iuribus gaudehant. Sic Agamemnon ex praeda, quam Graeci ex hostibus reportassent, optima quaeque sibi elegisse fertur. Pariter e capris et pecudibus, quae Ulysses et socii venatione ceperant, illi plura capita, quam his assiguari legimus. Od. 9, 160. 548. Principatus heroum in eo quoque conspicitur, quod prae ceteris agros fertilitate et magnitudine eximios possiderent concessos. Il. 12, 313 Sarpedon ad Glaucum:

καὶ τέμενος νεμόμεσθα μέγα, Ζάνθοιο πας ὅχθας, καλὸν Φυταλιῆς καὶ ἀρούρης πυροφόρως;

Quum illis temporibus agri et praedia et quae rei rusticae instrumenta sunt, pecorum greges, divitias potissimum efficerent, in usu

fuisse videtur, virum virtute clarum ob sua in populum merita agro donare. Legimus enim, senes seu principes Aetolorum Meleagro perpulcrum praedium quinquaginta iugerum (πεντηκοντόγυων, πεντήκωντα πλέθεων η ζυγών, vid. Heyn. T. V. p. 663) pollicitos fuisse, si urbi obsessae auxilium ferret et hostes propulsaret. Il. 9, 574. cf. Il. 20, 184.

Praeterea regibus dona et tributa a populo offerebantur. Il. 9, 155 de incolis urbium, quas Agamemnon Achilli in reconciliationem amicitiae concedere sponder, haec le-

guntur:

οί κε ε δωτίνησε, θεον ώς, τιμήσουσιν, καὶ οἱ ὑπὸ σκήπτερ λιπαρας τελέουσε θέρμστας.\*) Lib. 17, 225 Hector ad socios:

Heynius ad h. l.: ,, Quum rehis sit proprium de tributis et vectigalibus pendendis, et quum superiori versu munera memorentur, Simures videntur h. l. esse va dizam, iure praestanda, adeoque imperata; fortasse opposita dovinus sponte oblatis; sunt adeo fere eadem, quae tributa dicimus. Paullo aliter haec in observationibus explicantur, secundum quas, quid sit dovinus remiseres declaratur per sequentia 16: has. vil. Sim. Huc spectant quoque, quae p. 602 monentur: munera regibus concessa serius videntur in tributa abiisse, simili fortunae exemplo, qua nostrae Germaniae et aliarum terrarum civitates usae sunt, ut preces (Ods ten) mutarentur sensim in tributa a principe, imperate.

— δώροισι κατατρύχω καὶ ἐδωδῆ λαούς, ὑμέτερον δε ἐκάστου Θυμὸν ἀεξω.

Ευστατ. καὶ ἔστι κατα τους παλαιούς ή τοῦ ἔκτορος νῦν ἀξίωσις πρὸς τους ἐπικούρους τὸ ἀντὶ τροφῶν, ὧν ἐκ τροίας εἶχον ἀποδοῦναι τὰς ψυχάς. τοιοῦτον γὰρ οἱ μισθόφοροι κ. τ. λ. — δῶρα δὲ λέγει τὴν δίχα τῆς ἐδωδῆς μισθοφοράν.

Praeter dona et tributa illa, populus regibus varios sumtus suppeditasse videtur, qui vel regia dignitate necessarii essent, vel in utilitatem et honorem publicum impendi deberent. Dona enim hospitalia Alcinous impensis publicis Ulyssi praebet, declarans, ea a populo rependi debere, quippe uni grave sit, totum de suo expendere (lib. 13, 14. of. Eadem ratione Ulysses sub. Eust. ad h. l.). persona mendici narrat, se Ulyssi in Creta commoranti de publico (திறும்கல்) cibum et potum porrexisse (Od. 19, 197.) Eust. to de δημόθεν δουναι άλφιτα και οίνον και έξης δηλοί έθος elvas Levi Ceo Jas δημοσία τους αξίους. Lib. XVII. (v. 250): Argivorum ductores et principes iuxta Agamemnonem et Menelaum vinum publice praehitum bibere perhibentur (δήμια πίνουσι) Eustathius haec ita explicat: δήλωται γαρ ήδη έτι δασμοῦ γινομένου μερίς εδιδοιτό τις τῷ βασιλεί έκ των κοινών, και είς τα των αριστεων συμπόσια, ών ή παράχρησις δημοβόρον βασιλέα ποιεί. At hic sermo non est de vino inter reges et populum

distributo, quod Eustathius haud dubie in mente habet, hoc dico, quod praedae ex hostibus reportatae pars esset. Nam lib. IX. (v. 70) Nestor ad Agamemnonem sic loquitur:

δαίνυ δαϊτα γέρουσιν° ἔοικέ τοι, οὖτοι ἀεικές. πλεῖαί τοι οἴνου κλισίαι, τὸν νῆες ᾿Αχαιῶν ἡμάτιαι Θρήκηθεν ἔπ᾽ εὐρέα πόντον ἄγουσιν° Ηρτικο ad h

cf. Heyn. ad h. l.

Videmus igitur partem regii muneris fuisse, principes epulis excipere et sumtus in cas erogandos populum suggessisse. Conferatur Agamemnonis oratio ad Menestheum

πρώτω γαρ και δαιτος ακουάζεσθον έμειο, οππότε δαϊτα γέρουσιν εφοπλίζωμεν "Αχαιοί. ἔνθα φίλ', οπταλέα κρέα έδμεναι, ήδε κύπελλα οίνου πινέμεναι μελιηδέος, όφρ' εθέλητον

(II. 4, 343 sqq. Eust. p. 367 ad h. l.: iστίον δε στι από κοινοῦ — ήσαν τὰ βασιλικὰ συμπόσια· ώς δηλοῖ καὶ τὸ ἐφοπλίζοιμεν 'Αχαιοί δαῖτα. cf. II. 2, 404. 430. ubi Agamemnon septem proceres et quidem illustriores ad epulas vocat, quae instruuntur mactata et consecrata pecude. Conferatur Heynius, qui, ut Eustathius, in his locis explicandis lectores antiqui illius moris recte admonet, inter pocula et epulas de rebus publicis deliberare.) Haec itaque concivia, quae reges principibus exhibere oporteret, non sunt confundenda cum praecipuis illis vini et carnis portionibus, quae proceribus in epulis publicis concedebantur. Ad il-

lud munus regium, de quo exposuimus, sp tat quoque locus in Odyssea 11, 184 — 18

Τελέμαχος τεμένη νέμεται, καὶ δαϊτας είσας δαίνυται, ας επέοικε δικασπόλον ανδε άλεγύι πάντες γας καλέουσι.

πάντες γὰρ καλέουσι.
Eustathius: "Ορα δε καὶ τὸ πάντες καλέουσι κι
τερον ρηθεν ἐπὶ τῆς εἰς — δεῖπνον κλήσεος, δοκεῖ δε
χαῖον ἔθος εἶναι, εἰς δαῖτας δημοσίας προκαλεῖσ
τοὺς βασιλεῖς τὰ καὶ τοὺς δικαστάς, ὡς δηλοῖ
τὸ δαῖτας ὰς ἐπέοικε δικασπόλον ἄνδρα ἀλεγύνειν
ἐστιν ἀλέγειν, ἐν λόγω ποιεισθαι, Φροντίζειν.

Haec explicatio parum probabilis est, n talium epularum nusquam Homerus men nem facit, sed potius earum, quae, ut v mus, reges in gratian principum instrui Deinde ineptum est et sibi i et curant. repugnat, aliquem ad eas epulas invita quas ipse populi impensis parat (ex Eus thii sententia: quas sibi curae habere itac frequentare et observare debet; at baec nificatio et insolentior et nimium quaesita se videtur, nam verbum aksyuysay solen est in conviviis instruendis: Od. 1, 374: λας δ' άλεγύνετε δαϊτας. Eadem leguntur Od. 139. Od. 8, 38 John aleyuvers daira. Od. 23: καὶ δαῖτ' ἀλέγυνον. Quae potestas conv apparandi et ab eo commendationem hab quod illo loco, de quo hic agitur, vox qu dam expectatur, qua instructor epularum mus designetur). Denique merres licet sententiae diversitate multitudinem significare possit, tamen non simpliciter pro populo poni solet. Igitur πάντες καλέωσε potius verterim: principem omnes iuvocant et adeunt, quae caussa est, cur pro hospitii officiis δαῦν τας ἐίσας δαίναται. Si καλέωσε de invitando ad epulas accipiendum est, sententia ea esse videtur: cum princeps ab omnibus invitetur, ex urbanitatis et regiae dignitatis rationibus hos ipsos invicem epulis excipere debet.

Quemadmodum reges potentia et auctoritate ceteros antecedebant, sic omnia, quae agerent et possiderent, insignia esse debebant speciosa dignitate et splendore quodam, qui sensus et oculos occuparet et percelleret. A rege enim maiora, quam ab aliis, dona danda, epulaeque lautae apparandae erant, quippe qui opulentia afflueret. Od. 17, 417. Od. 1, 392. 393. Libro VI. Odysseae (v. 61) regem, Alcinoi filia ait, intra primores versantem et consilia consulentem decere puris vestibus indutum esse, et quidem fortasse hanc quoque ob caussam, quod conventibus procerum, qui non absque caeremoniis Deorum haberentur, sancti quid inesset.

Videmus itaque imaginem regiae dignitatis ubique expressam et quasi ante oculos collocatam. Ceterum iis negotiis et studiis vacabant, quae vitae ratio et mos illorum temporum excitabat et alebat, quaeque infimus aeque ac summus quisque suo modo tractabat et colebat. Quare neque a cura pecudes pascendi, neque ab agrorum cultu se subtrahebant. Legimus enim regum filios pastorum vices sustinuisse (Od. 13, 222, et Eust. ad h. l. p. 514), et reges ipsos prospexisse et invigilasse, ut famuli operi rustico praepositi munere suo fungerentur. Quae enim de Laërte perhibentur: ¿¿¿ya τ' ἐποπτεύεςκε (Od. 16, 140), potissimum ad rem rusticam spectare videntur. Cf. 24, 225. Il. 18, 556.

Ipsa regum potentia non ab externis adminiculis, sed a virtutibus illis pendebat, quae regem efficerent et decerent. Quae si quem, in dominatu constitutum, deficere coepissent; eo regimen ipsum concussum et labefactatum fuisse ex iis, quae Achillis umbra in orco ex Ulysse quaerit, recte mihi colligere videor. Illa enim percunctatur, Peleumne eodem honore ut antea Myrmidones prosequantur, an ideo despiciant, quod senectus manus et pedes confecisset. Od. 11, 494.

Quod ad mores regios attinet, ii non semper ad rationis leges erant comparati, sed saepius accidebat, ut principum potestas, terminos iustitiae egressa, in facta temeraria erumperet. Legimus enim, moris fuisse, ut reges dictis et factis alios iniuria afficerent et sine iusta caussa alterum odio prosequerentur, alterum favore et beneficiis amplecterentur. Od. 4, 690: ¾7° 207ì δίκη Θώων βασιλήων. In uni-

versum autem id aliquoties in Homeri carminibus monetur, auctoritate, divitiis atque vitae laute et laete degendae adminiculis sensum iustitiae debilitari, insolentiam quandam. gigni, qua homines inflati omnem aequitatem et humanitatem exuant. ergaque alios se intolerantius iactent. Od. 18, 137.

Qui autem nostrorum principum mos est, is etiam antiquorum fuisse videtur, ut nihil nisi iucunda et grata audire vellent, et assentatoribus quidem faciles et apertas aures praeberent, in veritatem autem, quae quid molesti et amari afferat, tanquam in iniuriam dignitatis suae animadverterent. Il. 1, 560.

Ne autem abusus potestatis principibus concessae libertati communi periculum inferret, pluribus cautum et provisum erat civilis societatis praesidiis. Plurimum enim valebat publica existimatio et fama, quae ab unoquoque magni aestimata summi momenti erat ad hominum actiones regendas et ad principum dominationem aut firmandam aut labefactandam. Od. 14, 239. 16, 75. Il. 9, 460. Deinde reges non per se soli de rebus publicis decernere poterant, sed ex consensu et voluntate tum procerum, tum populi ipsius, quos utrosque singulatim convocari mos erat, ut de eo, quod utilitatis communis interesset, suffragia ferrentur. Conventus procerum, Βουλή, concio populi, αγορή dicebatur. Il. 2, Βουλή δε πρώτον μεγαθύμων ίζε γερόντων. V. 91 — 93: τῶν (Graecorum) εθνεα πολλα ἐστιχόωντο ἰλαδὸν εἰς ἀγορήν, cf. Od. 3, 127. Eust. ad Il. lih. II. p. 130.

Proceses gentium yécorres appellantur; quos quidem non seniores esse, tum e versu 404. sqq perspicuum est, tum a grammaticis et Eustathio observatur: γέροντας πους έντιμους λέγει, Tra rous nysuéras. Hic autem quaestic se offert, cur principes recover vocentur; haud dubie hanc ob caussam, quod natu maximi stirpium rectores et gubernatores sunt. vero nullus provectior aetate adesset, yéew habebatur, qui suae stirpis caput et princeps erat. Hi igitur principes, quos genere ceteros antecedere videmus, regum assidui comites et adsectores erant; reges cum iis conversabantur, sermones miscebant, epulabantur, ut ex iis apertum est, quae traduntur de necessitudine, quae et inter Agamemnonem ceterosque Graeci exercitus imperatores et inter Alcinoum atque reliquos Scheriae principes intercesserit. Potissimum autem id negotii regibus cum gentium primoribus erat, ut hos in consilium adhiberent, si in pace vel bello quidquam tractandum et expediendum, vel rei gerendum incidisset, quod ad statum publicum pertineret. Cf. v. g. initium libri X. in Iliade. Concilium procerum ad consultationem de rebus publicis institutum antecedere solebat populi concionem, et quidem ideo, ut huic ipsi ad iustam deliberationem non satis aptae et ob hominum multitudinem et ob impetuosam plebis importunitatem, nihil nisi praeparata et bene perpensa proponerentur. Qui ordo in conventibus procerum et populi habendis licet usitatus esset, tamen non ita pro lege observabatur, ut nunquam ab eo discederetur; nam e. g. Achilles absque interposita procerum concione populum convocasse narratur. Il. 1, 54. 19, 41. 45. 2, 207. Ad priorem. quem laudavimus locum, recte Eustathius et Scholiastae observant, quemlibet (haud dubie e principibus) concionem convocare potuisse. Vid. Heyn. ad h. l. Saepius in iis, quae publice et nomine societatis civilis aguntur, coneilia et res gestae principum commemorantur. Aetolorum senes Meleagro eximium praedium promittunt, si se accingat ad urbem obsidione hostium liberandam. Ex consilio sonum Ithacensium Ulysses ad Messenios legatus proficiscitur ad debitum exigendum. Hector (lib. 22, v. 119) secum deliberans de foedere cum Graecis ineundo, a senibus iusiurandum (γερούσιον ὄρκον) exigere in animo habet, ne pactioni iusta fides desit. -- Proceres ipsi, quos regibus potentia et honoribus cedere diximus, tantum abfuit, ut quidquam contumeliosi, importuni vel iniusti a regibus in se committi paterentur, ut potius libere horum errores, vitia et facta iniusta

taxarent, et quo praestantiores prudentia aut fortitudine essent, eo confidentius et quasi iure suo singularem sibi auctoritatem et honorem tribui exposcerent. Hoc enim tauquam certum et expeditum sumebatur, cuilibet eum locum assignandum esse, in quo eum virtus constituisset. Argumenti loco sint orationes in iurgio satis noto ab Achille, Agamemnone et Nestore habitae.

Accedamus ad populi conciones, in quibus leges et iura condi, iam ante dictum est; cuius sententiae insigne documentum eo exhibetur, quod ex Homeri descriptione Cyclopibus nec conciones erant, nec leges. Od. 9, 112:

τοῖσιν δ' οὐτ' ἀγοραί βιυληφόροι, οὐτε θέμιστες. Haee innuunt legum fontes, nec imperantium iussa, nec sola rationis praecepta, sed conciones esse et nationem, quae his careat, leges quoque non habere. Leges itaque et iura profluebant ex voluntate et consensu populi, ex omni eius vita et necessitatibus, ex moribus, studiis, consuetudinibus et notionibus iusti et probi ad cuiusque sensum conformatis, et in universum ex toto rerum statu. Dum itaque leges, per venas societatis civilis fusae, in medio populo vigebant, non poterat fieri, quin ius aeque ac religio et virtus animos hominum captos teneret, et alequippe nondum deformatum inanibus formulis, quibus nostra aetate ieiunitatem et

exilitatem quandam contraxit, ità ut hominum mentes abalienentur atque deterreantur, ne interiorem cum eo iungant consuetudinem.

Sed redeamus, unde digressi sumus, ad conciones, quas sedes et domicilia legum et 14 iuris diximus. In his in universum id quod populi aliquo modo interesset, tractabatur et in disceptationem atque iudicium vocabatur. Si quid boni vel mali accidisset, de quo populum certiorem fieri deceret, si in societate civili nova instituta inducenda, vel antiqua abroganda essent, si principes studiis vel bonis populi ad incepta et proposita peragenda opus haberent, concio convocabatur, in qua iudicium et tutela expetebatur in caussis scelerum commissorum atque iniuriarum ab altero alteri factarum. chus itaque Ithacenses convocare traditur, de iniuriis et contumelia procorum verba facturus populique auxilium imploraturus. Od. 2, 40 - 80. Dedecus autem et opprobrium ei ortum fuisse videtur, qui non ex animi sententia et veritati obsequutus, sed in gratiam principum et ex horum auctoritate suffragia ferret. Il. 12, 212. Liberum cuique fuisse, in concionihus reges reprehendere et obiurgare Aristoteles (pol. l. III. c. 9. p. 123) memoriae prodit, ad Agamemnonis exemplum provocans, qui maledicta et contumelias verborum in concionibus patienter audiverit, extra concionem autem in expeditionibus bellicis necipes, quorum aliquis post mortem Ulyssis gubernacula rerum Ithacensium capíat. Eo redit Eurymachi quoque oratio: ἦτω ταῦτω Θεῶν ἐν γούνασι κεῖται, ἔστις ἐν — Ἰθάκη βασιλεύσει Αχαιῶν. Igitur tantummodo ex usu et consuetudine non ex iure filii in regna paterna succedebant, ut exempla principum probant, quorum memoriam Homerus vel alii antiquitatis scriptores conservarunt. Cf. Arist. pol. p. 125: βασιλεῖς ἐκόντων καὶ τοῖς παραλαμβάνουσι πάτριω. Thuc. I, 13: πρότερον δὲ ἦσαν ἐπὶ ρητοῖς γέρασι πατρικαὶ βασιλεῖαι. His quoque locis de regno filiis tradito et non de iure horum hereditario sermo est. (Coniectura Schneid. ad Aristot. βασιλεῖαι l. Thuc. confirmatur).

Ad officia populi, quae, ut exposuimus, \ in tributis et donis pendendis posita erant, hoc quoque pertinuisse videtur, quod certe unus ex qualibet familia, militiae suscipiendae obligatus principem ad bellum sequi deberet. Narrat enim Mercurius sub persona viri iuvenis e Myrmidonum gente, se filiorum Polyctoris septimum esse, e quibus, sortitione facta, sibi sors obtigerit, Achillem comitari (24, 401 sqq.). Interdum accidisse, ut quis e populo donis e. g. equis munia militaria a principibus redimeret, patet e yersia CCXXXXVI. I. XXIII. Ut nihil in praeteritis relinguamus, quod ad populi statum facit illustrandum, addamus, publica aedificia commemorari, quae communi sumtu videntur exstructa et procul dubio populo propria erant. Telemachus enim ideo procorum convitia et manus ab hospite suo arcendi ius sibi esse affirmat, quod domus non publica, sed Ulyssis sit. Od. 20, 264. Eust. οὐ δήμιος δὲ οἶκος, ὁ μη δημόσιος, ἀλλ' ἰδιωτικὸς — εἴη δὲ ἀν ἄλλως, δήμιός τις οἶκος, ἐν ῷ κοινῶς ἐξενοδοχοῦντο ἀ ἐν ταῖς πόλεας παραβάλλοντες. ἡν δέ τι τοιοῦτον καὶ ἡ λέσχη, τοῖς πτωχεῖς τῶν προκαταλαβόντων οὖσα.

Summam eorum, quae hucusque exposita sunt, subducentes, videmus in primordiis Graecorum populorum societatem civilem, rudem sane et inconditam, ex rege', nobilibus et plebe constitisse, ex tribus itaque illis hominum classibus, quas tanquam elementa et semina cuiusque reipublicae in adultis et temporis diuturnitate firmatis Graecorum civitatibus vario modo temperatas et mixtas invenimus. Regia autem potestas et honor, atque auctoritas, qua generis nobilitas praevalebat, sensim paullatimque imminuebantur, cum vita hominum ex armorum strepitu et peregrinationum erroribus in stabiles et quietas urbium sedes revocaretur, ibique pacis artes colerentur; ex quo rerum statu Graecorum animi notionibus de aequali omnium civium iure occupari et agitari coepti sunt.

Ceterum silentio non transeundum est, homines Homericos non solum agricultura,

venatione et piratica facienda victum sibi comparare, sed mercaturam et varias illas artes operarias exercere, quas tantummodo cultior et politior vita excitare et fovere existimatur. Etenim praeter arma perquam artificiose fabricata multa vasorum et supellectilis genera, tripodes, vestimenta, velamina, stragula commemorantur, et saepius tam mirifica describuntur, ut miraculorum speciem prae se ferant. Ante alia provoco ad descriptionem aedificiorum in Phaeacum civitate, quae fabulas illas in Oriente, potissimum conditas sapiunt, in quibus mulieres divina Geniorum vi praeditae (Feen) palatia incolunt, ad similitudinem Phaeacensium domorum exstructa. Artifices et fabri, qui ex ligno, aere, saxis, vel alia rerum materia, caedendo, dolando et limando opera fabricantur, τέκτο. nominantur, inter populares suos gloria et honore satis clari. Il. 4, 110. 6, 315. 11. 39 sqq. 13, 390. 15, 411. 23, 712. Od. 11, 126. 17, 340. 19, 59. 21, 43. Praeter artem opificum satis ingenuam et illiberalis quaestus genera commemorantur, quibus egeni paupertati suae consulere student. Pro exemplo sit mulier (Il. 12, 434), quae lana adpendenda tenuem mercedem sibi quaerit, qua liberorum vitam sustentet.

Haec varia vitae genera variant quoque iuris rationes et varia negotia atque pactiones, ut locationes conductiones et emtiones ven-

ditiones in societate civili pariunt, non nisi ex iusti principiis censendas et diiudicandas.

## CAPUT V.

## De crimintous

Forma regiminis descripta, iam exponamus de ea iuris parte, quae ad crimina et poenas spectat. Qui in hoc loco tractando id ageret et propositum sibi haberet, ut certas criminum notiones, certa de natura et fine poenarum praecepta exquireret et indagaret, is satis testatum faceret, se nulla intelligentia illius aetatis instructum esse, et ad eius ingenium censendum perverso atque inepto uti iudicio.

Licet itaque apud antiquos vihil certi et explorati de criminibus constitutum esset, tamen horum indoles eatenus illos non latebat et praeteribat, quatenus criminis auctor in laeso dignitatem humanam sprevisse et vitiasse, atque iustitiae fundamentum, aequalitatem evertisse putaretur, eo restituendam, quod delicti reus eadem mala perferre deberet, quibus alterum affecisset. Par pari referendum esse (avrira seu: maximum ieya yi-via au), itaque in censendis facinoribus illius aetatis communis opinio fuit. H. 24, 213. Od. 1, 379. 17, 51, 60. Iniuriam autem alteri ab altero consulto et de industria factam non solum propter damnum corpori et

bonis laesi illatum, sed quoque ob contemtum dignitatis humanae, quem iniuria arguit! iustitiae repugnare existimatam fuisse, officium laedentis testatur, quo tum damnum rependere, tum factum violentum mulcta sarcire, et ita iniuria affectum placare debet. Ouocirca Atrides in foedere cum Troianis componendo non solum Helenam et cunctas opes reddi, sed quoque mulctam ad iniuriae expiationem, quam Paris conflaverat, solvi Postulat (H. 3, 286. cf. 22, 118 \*).) Pariter proci in periculo mortis constituti spondent se damna, patrimonio Ulyssis illata refecturos et insuper mulctam pensuros, quae sufficiat ad hunc placandum et exhilarandum (Od. 22, 55). Meminerit quoque aliquis doborum ab Agamemnone Achilli oblatorum, ut cum eo in gratiam redeat, et obliviscatur

<sup>\*)</sup> Heynius versus de poena exigenda (v. 286 sqq.) ideo suspectos habet, quod ea ipsa in prioribus nec a Graecis, nec a Proianis commemorata, ab Agamemnone addatur; at in antecedentibus, uhi tantummodo de foedere ineundo sermo est, conditiones quidem in universum erant constituendae, sed non accuratius describendae. Aliter in ipso foederis componendi actu res se habet, in quo omnes formulae pactionis singulatim et distincte proponi debent. Illa autem poena in eiusmodi caussis ita in usu fuisse videtur, ut singularis elus mentio ante ipsam conventionem non necessaria existimaretur.

iniuriae, quam Briseidis ereptione sibi impositam acerbo animo tulerat. Eadem autem coniunctio, qua in universum iustitiam cum religione et lege morali copulatam diximus, obtinuit quoque in ea iuris parte, in qua explananda nunc versamur. Etenim nec crimina a factis, morum integritati contrariis, satis erant disiuncta, nec ex solis humanae iustitiae, sed quoque ex divinae praeceptis diiudicabaptur. Quare ea potissimum crimina atrocia et gravia putabantur, quae neglectam et posthabitam Deorum venerationem spretumque religionis cultum proderent, ut periuria et foedera rupta, quae religione sancita et Diis testibus icta essent. Nihil autem tam sanctum erat religioneque munitum, quam cuiusque domus et familia eaeque vitae rationes, quae ad familiam pertinerent.

Crimina, in quae, ut populorum infantiae propria, illa aetas potissimum incidebat, ea erant, quae violentia et manu patrantur. Ad eam enim homines illius aevi maxime proclives erant, quippe vehementissimis commoti affectibus et animi perturbationibus, quas, se ipsos reprimere et cohibere nescii, libere bifundebant, id quod nullus sibi religioni ducebat. Quare saepissime accidit, ut ex ira yel excandescentia vel ex aliis animi impotentiae caussis alter alterum interficeret. Deinde nec certis legibus latis, nec magistratibus ad custodiam ex praesidium iustitiae consti-

tutis homines plerumque manu ius suum persequebantur, deque illo, quo se laesos putabant, supplicium sumebant, in quo exigendo a caedibus se vix continerent. Od. 13,
259 narrat Ulysses sub persona mendici, se
Idomenei filium insidiis circumventum occidisse, quia ipsum praedae parte ex Troia reportatae privare voluerit. Ipsa caedes procorum, qui quovis pretio gratiam Ulyssis sibi
comparare student, satis testatur, ulciscendi
animum tantummodo morte adversarii satiari
potuisse.

In caussa caedis perpetratae non populorum principes, sed cognati et familia interfecti homicidam vindicabant, penes quos optio erat, utrum auctorem caedis interficere, an pretio scelus redemtum iri et sibi muneribus oblatis satisfieri vellent, reumque scelere solutum dimitterent. Familiam autem necati ipsum pietatis officium ultricem constituebat sic, ut intermissio animadversionis, quae tanquam piaculum interfecti exigeretur, huic ipsi quasi iniuriam inferret, familiae. autem opprobrium et ignominiam gigneret. Quare Orestis gloria celebratur, quam apud omnes homines eo consequutus fuerit, quod parricidam Aegisthum interfecerit. Od. 1, 398. Inultum perire quid contumeliosi significant Telemachi verba ad procos Od. 1, 380. 2, 145: νήπανοί κεν' επειτα δόμων έντοσ-Ser ődoio 94. Atque hanc contumeliam non

est, quod miremur, quippe ex duplici caussa redundat, quae subesse potest, ut quisquam inultus mortem oppetat. Hic enim vel nullos cognatos relinquebat, vel iure supplicium luisse putabatur; ita ut fieri non posset, quin in odia et reprehensiones incurreret, qui interfectorem hostiliter aggredi auderet. Sic Halitherses Mastorides ad Ithacenses de caede procorum verba faciens, ipsi, inquit, in culpa estis, talia evenisse, quippe quod filios a stultitiis non continebatis, qui improbitate sua aliorum opes atterebant, et uxorem viri outimi dedecorabant. Pariter altera illa caussa, ob quam quis inultus periret, orbitas familiae et cognatorum, ignominiosa habebatur, cum orbus ceteris despectui esset, scilicet ab adiutoribus et sociis destitutus et a Diis insis neglectus atque quodammodo supplicio affectus; Dii enim fortunam eius, quem benevolentiae suae compotem facere vellent, liberis et consanguineis augere et locupletare solebant.

Quodsi familia non alio modo, nisi caede occisoris crimen dilui, seque placari pateretur, hic e patria profugus in aliena terra effugium ultionis et perfugium salutis quaerere debehat. Qui autem eorum tutelam et auxilium, qui opibus et auctoritate in extera civitate valerent, implorare solebat, et quidem tanquam supplex (ixérne), qui ex patrocinio Deorum sanctus haberetur. Il. 16, 574 et 24,

480. Hes. sc. Herc. v. 13, et 82 - 85 et Heinrich ad h. l. At si familia reo id daret, ut mulcta facinus compensaretur et expiaretur, huic in patria manere concessum erat. Saepius accidebat, ut de eo, quantum pretii ob caedem patratam solvendum esset, controversia moveretur, eaque arbitrio iudicis committeretur, quo apparet, mulctam nulla lege certo constitutam, sed in aequitate et moribus repositam fuisse, itaque caussis et personis variasse. Ceterum de eo nihil certi constat, quatenus inter caedem cognatorum et aliorum hominum aliquid discriminis inter-Etenim non satis vera est Boetticesserit. geri sententia (in libro: Die Furienmaste p. 103), tantummodo caedem, in aliquem ex familia commissam, pro orimine esse habitam, cetera autem homicidia mulcta dilui potuisse. Nam et hanc in illo caedis genere locum habuisse legimus, et in universum ii patria profugi perhibentur, qui aliquem e populo interemerint. Il. 9, 632:

— και μέν τίς τε κασιγνήτοιο Φονήος ποινήν η οῦ παιδος εδέξατο τεθνηώτος και ρ ο μεν εν δήμω μένει αὐτοῦ, πόλλ' ἀποτίσας τοῦ δέ τ' ερητύεται κραδίη και θυμος ἀγήνωρ, ποινήν δεξαμένου.

De verbo ποινή consulendus Eustathius p. 690: καὶ σημείωσαι ὅτι ἐνταῦθα κυριολεκτεῖται ἡ ποινή,

φεινή τις οὐσα ως δια φόνον διδομένη. cf. Boettigerus 1. l. pr 105.

Cetera de homicidio loca sunt haec: Il. 13, 695 sqq. 18, 497 sqq. 23, 85 sqq. Od. 15, 224 et 272. 22', 28 sqq. 23, 118. 24, 431 sqq. Hesiod. sc. Herc. v. 11 sqq. et Heinrich ad. h. l. (Ceterum nec Hesiodus, nec Homerus quidquam memoriae prodit de lustratione homicidae, quae et ab Apollodoro (11, 4, 6), et ab Herodoto (1, 35) notatur, et ideo obtinuit, quoniam effuso sanguine necis auctor inquinaretur, et religio ipsa pollueretur. Quare impurae manus purgandae et Deorum mentes abalienatae ad pristinam gratiam redu-Recte itaque Welckerus obcendae erant. servat, apud antiquos poenae notionem expiationis subesse). Quum occisio honinis in injuria familiae facta duceretur, civilis societatis rectores tale facinus non curabant, licet iniuria, nam quodlibet factum violentum incurrit in societatem civilem, eiusque fundamenta evertit.

Alia quaestio, quae hic moveri possit, est ea, utrum amici et populares hominis interfecti caussam securitatis publicae, ad quemlibet e societate civili pariter pertinentis, susceperint, et ultores eius extiterint, qui hanc homicidio commisso turbasset et labefactasset. Quae animadversio licet non aliena ab indole pristinae illius societatis civilis, quae tanta necessitudine singulas fami-

lias copulabat, ut sibi invicem cognatorum instar essent; tamen ab usu et consuetudine illorum temporum abhorruisse videtur, et quidem fortasse ideo, quod tantummodo familia occisi in hoc ipso iacturam fecisse existimaretur. Quamobrem tantummodo huic et nulli alii praeter familiam ius mulctam exigendi a caedis reo tribuebatur. Vindicationem autem homicidii perpetrati non ad omnes omnino populares spectasse, plura evincunt loca. Od. 15, 272. 23, 119. — Idem sensus, qui ad ulciscendam cognatorum caedem animos excitabat, impulsor fuisse videtur ad poenas de iis sumendas, qui amicum morti dederint. Exemplum adduco Achillem ob Patrocli in pugna occasum ultrices manus Hectori inferentem. Poenis in caussa caedis vel alius iniuriae exigendis hoc peculiare fuit, quod eae non solum ad auctorem facinoris, sed quoque ad sobolem eius pertinebant. Quemadmodum itaque patrum amicitia familias ipsorum ad mutuum amorem iungebat, et sibi invicem conciliabat, sic odium et ira maiorum una cum genere posteritati propagabatur. Scelera igitur et ipiuriae parentum sanguine et poenis filiorum luebantur. Caussa huius rei ea fuisse videtur, quod filii in omnibus patrem repraesentare, et uon solum eius honorum, sed quoque ingenii, cupiditatum, virtutum et vitiorum heredes esse existimabantur. — Quae quomodo ex naturae

cultu repeti debeant, qui pristinorum Graecorum proprius fuit, ante explanatum est, cum de Erinnybus exponebamus.

Documentum irae et odii, quod e patre in filios exercebatur, continetur oratione Agamemnonis in Antimachi filios Il. 11, 137: Si bellicosi Antimachi silii estis, qui quondam in Troianorum concione suasit, Menelaum, legatum profectum cum divino Ulysse, interhci, nec dimitti ad Achivos, nunc patris indignam luetis iniuriam. - Homicidii crimine illustrato, ad alia violentiae genera accedamus, et quidem prae aliis ad rapinam mazime usitatam et potissimum in agros et armenta, quae summam bonorum et patrimonii efficerent, exercitam sic, ut alter alteri greges abigeret, vel fructus laederet et depasceret. Il. 1, 154 sqq. Od. 11, 400. 24, 111. In eiusmodi caussis per legatos res repeti solebant, licet hic mos nonnunquam cessisse videatur, dum absque legatione missa alter populus de altero, quo se iniuria affectum putabat, gregibus pecorum abigendis poenas sumeret et ita damnum datum sibi ipsi sarciret. Il. 11, 670 sqq. Nestor tradit, Elegrum regem, Augeam, Neleo quatuor equos cursu victores detinuisse, et praeterea aliis Pyliis debito obstrictos fuisse Eleos (χρείος έφειλον), qui illos, strage Nelei filiorum et ceterorum Pyhorum ab Hercule edita, affecerint contumelia et iniqua moliti fuerint (ipeas ißeiCov-

τες ατάσθαλα μηχανίωντο); quare Nestorem, interfecto Itymoneo, praedam ex campo Eleorum multam coegisse, boum armenta, ovium, suum, caprarum greges multosque equos noctu in urbem Pylum abegisse, quo facto praecones, simulac aurora apparuerit, edicto convocasse, quibus in Elide ampla debitum deberetur; hos vero ita congregatos praedam divisisse, et quidem Neleum gregem boum et ovium sibi exemisse, reliqua autem populo dedisse dividenda, ne quis abiret privatus portione aequali (μήτις οἱ ἀτεμβόμενος xioi ions, cf. Heyn. ad h. l.). Exemplum honorum vi detentorum exhibetur in fabula illasatis nota de Biante et Melampode Od. 15, 230. (cf. Heyn. ad Apoll, l. 11, 9.) - Libro 21. (v. 16 sqq.) Ulysses in Messeniam profectus fertur (1) De pera zeeies), quo totus populus ei obstrictus fuerit; Messenios enim oves et pastores trecentos ex Ithaca sustulisse, navibusque-impositos avexisse; quare Ulyssem a patre aliisque principibus legatum ad res repetendas missum. Tales autem rapinae a piratis saepissime exercebantur, qui per mare vagantes ita sibi victum quaerebant, ut, ad quos appellerent, agros et urbes vastarent, exque iis homines et bona navibus asportarent. Hoc vitae genus ita usitatum fuisse videtur, ut nemini inde quidquam criminis oriretur. Legimus enim ex advenis quaeri, quinam sint, utrum ob aliquod ne-

gotium veniant, an temere errent tanquam praedones per mare, qui vagentur, animis periclitantes malumque alienigenis ferentes. Od. 5, 72. 9, 254. 14, 85. 16, 426. 17, 425. 288. 289. Quam parum autem homines illius aetatis scrupulo aliquo retardati fuerint, ne agros popularentur, urbes expilarent, incolas trucidarent, eorumque uxores captivas abducerent, liquet ex Ulyssis narratione de rebus suis in Ciconum terra gestis. Lib. 9, 45 sqg. cf. lib. 14, 262. Atque saepius usu venisse videtur, ut singuli homines in agris vel . apud pecudum greges soli relicti a praedonibus raperentur, et servitute imposita in alienas terras venderentur. Od. 15, 385. 426. Telemachus (Od. 1, 398) de servis suis:

- ούς μαι λήσσατο δίος 'Οδυσσεύς.

Eust.: την ληστείαν σεμναλογεί ώς οὐκ ανεπιτήδευτες.

Praeter rapinam etiam furtum iuxta in bona atque in homines intendebatur. In Odyssea enim mentio iniicitur mulieris Phoenissae genere, quae ex familia, cui serva erat, puerum et varias opes clam abstulerit. 1. 15, 447—469. — Furandi arte, quae haud ignobilis fuisse videtur, celebrari legimus Autolycum, qui ex dono Mercurii hac arte et iureiurando (κλεπτοσύνη δ' δρκω) hominibus praestitisse narratur. Od. 19, 369. Eustathius haec non de vili et abiecto furtorum genere, quod nihil nisi rapacem animum prodit, sed

potius de eo accipit, quod astutia et prudentia nostram admirationem sibi conciliat Eadem ratione oexov explicat Eustath. p. 704. - Quum progressionem intelligentiee et florem earum artium, quae ad vitae cultum et commoda spectent, morum pravitas sequi soleat, ingenii fucum, fraudes et crimina subdolae et insidiosae improbitatis animos occupare videmus in populis, a naturae lege ad effoeminatae et mollis vitae usum avocatis, inque ea civitate, quae tum publico tum privato rerum statu non simplex et una, sed elementis suis varie commistis et concretis speciem artificiosae compagis habet. Licet itaque fallaciae, praestigiae et illa malitiae genera, quae animi sunt sensa sua celantis et dissimulantis, a veteri illa aetate abhorruerint; tamen hic illic occurrent flagitia quaesitae caliditatis et perfidiae ad calculos revocatae. Satis sit, laudare Bellerophontem, cui uxor Proeti et hic ipse mortem detestabili dolo struunt. Illa enim libidine accensa quum Bellerophontem in stuprum illicere parasset, hic autem virtutis memor cu-'piditatibus eius morem gerere abnuisset, mentita est adversus Proetum, se a Bellerophonte illicitis amoribus peti. Quo facto Proetus Bellerophontem, quem interficere sibi religioni ducebat, in Lyciam misit, simulque ei ad socerum suum literas dedit, quibus multa. mortifera inscriberet (θυμοθόρα πολλά: of.

Heyn. ad h. l.). At aliter, ac Proetus optaverat, res evenit, nam Bellerophon regem Lyciae fortitudine sua ita sibi devinxit, ut hio filiam suam illi nuptum daret. 1k 6, 155 sqq.

## CAPUT VI.

## De iure privato.

Ultima, quae restat, disputatio in iure privato versatur explanando. Quod quidem furis genus certis principiis, certa disciplinae formula, iusta singularum partium descriptione, definitis cuiusque instituti terminis eo magis careat necesse est, quo rectius contenditur, omne ius privatum ex multifariam mixto et arctiori necessitudine nexo civium commercio originem ducere, et tantummodo eo rerum statu incrementa capere et excoli posse, quo civilis vitae rationes nativa simplicitate exutae varias formas subierunt, Iura dominii in universum salva fuisse, et quemque domi suae rerum suarum dominum fuisse constitutum, verba Telemachi probant. 1, 397:

αὐτὰς ἐγών οίκδιο ἀναξ ἔσομὶ ἡμέτεροιο καὶ δικών κ. τ. λ. cf. 402.

Hoc autem tanquam regula poni potest, ea iura, quae ad familiam ciusque rationes specteut, prae iuribus rerumet obligationum, quae vocantur, in omnibus fere populis accuratius definita reperiri. Cum enim famis

lia, utpote civitatis mater, a natura ipsa sit condita et cum homine nata, non potest fieri, quin ante omnia eorum iura moribus constituantur, qui familiam efficiunt. In his familiae iuribus exponendis primum de his agetur, qui tanquam ingenui proprie familia comprehenduntur, deinde de domesticis et servis.

lus patriae potestatis, quod ipsa natura genuit, quam late apud Graecos patuerit, licet ex Homero non satis constet, ex locis tamen, quae illius potestatis mentionem iniiciunt, satis liquet, patrem, utpote tutorem et moderatorem familiae a liberis religiose fuisse cultum et, quidem iam ob aetatem, quam summa observantia Graeci sanctam etsacram habuerunt. Quare Achillem et Telemachum summo patris desiderio captos teneri, illique memoriam Pelei a Priamo excitatam tanta moestitia animum perfundere legimus, ut ea in lacrimas erumpat. Achillis autem anima in orco, postquam Ulyssem percontata est, quid filius Neoptolemus rei gerat, nihil potius habet, quam de salute patris quaerere, simulque addit, se, si corpore induta in vivis esset, eos graviter ulturam, qui Peleum ignominia afficerent. amore et studio ex altera parte parentes liberos foverint et amplexi fuerint, ex iis patet, quae de Ulyssis patre eiusque uxore traduntur. Huius enim vitam luctus ob filium

absentem consumsit et exstinxit; ille rus concessit, ibique vilibus indutus vestibus hiemia tempore dormit, ubi mancipia, in domo in pulvere prope focum, aestate autem in foliis, quae delapsa lectum ei sternunt; in his iacet dolens angitque ingentem in mente dolorem.

Licet nulla iuris, tamen irae patrum exempla in Homero occurrunt; meminerit aliquis Priami graviter in filios suos post Hectoris obitum invehentis; deinde dirarum precum, quas pater Phoenicis ideo in hunc fudit, quod cum eius pellice matris hortatu concubuerat. Quam misera conditio patre orbi sit, declarant Andromaches querelae Hectore occiso fusae. 1l. 22, 488,

Coniugum officia erga se invicem non erant aequalia, nec mutua. Etenim uxoribus non licebat, praeter maritum cum aliis consuescere, id quod maritis concessum erat. Quare Agamemnon, Priamus et alii heroes extra uxorem legitime desponsatam concubinas habebant, cum quibus libidinem explerent. Uxores autem saepius huius quasi propatuli amoris communionem aegre tulisse videntur (ll. 9, 451 sqq.); quo moti cupiditates continebant mariti a concubinis, illis diffusae libidinis instrumentis. Od. 1, 430: Eurycleam Laërtes pretio viginti boum emerat, eamque pariter ac pudicam uxorem honorabat in aedibus; at nunquam concubuit cum ea, iram scilicet uxoris vitabat.

Ut autem concubinae; quae plerumque servae bello captae essent, absque solennitate aliqua viris iungebantur, sic virgines in iusto matrimonio collocandas solemniter ambiri, desponderi (μηστη άλοχος), dotari, donis nuptialibus honorari et nuptiis celebratis domum duci videmus.

Dona autem et provi offerebat virgini eiusque parentibus, et haec ipsa tanquam dotem a parentibus accipiebat. Utrumque munerum genus idva dicitur. Saepias de eo; qui uxorem ducit, formula usurpatur: πόρε μυρία vel άπερείσια idva. Od. 11, 116. 281. 15, 16. ll. 16, 178. 190. 22, 472. cf. Od. 18, 227. ll. 11, 243. Od. 15, 366 de Ctimena Laërtis filia:

The μεν επειτα Σάμπος εδοσαν, καὶ μυρί ελοντο. Vulcanus Venerem et Martem, quos in adulterio deprehenderat, tam diu vinculis illigatos tenere minatur, donec pater cuncta reddiderit είδια, quae ei praebuerit. Od. 8, 318. Il. 9, 146 Agamemnon spondet, filiam suam Achilli ανάεδουν (sine muneribus a sponso porrigendis) nuptum dare. Il. 13, 366 ανάεδουν indotatam significare videtur, licet et altera illa potestate sumi possit. Diversis interpretibus vel hanc vel illam probatam fuisse, Eustathius testatur p. 910. cf. Heyn. ad h. l. et T. V. p. 557. — Od. 1, 277 et 2, 196 de parentibus Penelopes:

οί δε γάμον τευζουσι, και άρτυνέουσιν εεδνα πολλα μάλ', όσσα εοικε φίλης επί παιδος έπεσθαι. cf. 2, 52. — 1l. 9, 147 dos, quam Agamemnon Achilli in filiae matrimonium promittit, μείλια vocatur. cf. Heyn. ad h. l. Maritum autem dotem non pleno iure consequutum fuisse, sed, si uxorem dimitteret, soluto matrimonio reddere dehuisse, Telemachi verbis probabile fit, affirmantis, dímissa Penelope multa bona Icario restituenda esse. Od. 2, 132:

- πακον δέ με πόλλ' αποτίνειν Ίκαρίω, αξ κ' αὐτὸς εκών από μητέρα πέμιδω.

Verba: πόλλ' ἀποτίνων Eustathius interpretatur per: και χρήματα πολλά καταθέσθαι τῶ Ίκαρίω καὶ κακά προς εκείνου παθείν. Deinde ab Eustathio commemorantur veteres critici, qui ob σμικρολογίας αἰτίαμα, quod Telemacho bonorum rationem habenti confletur, voode in auto. ούκ επί χρημάτων, άλλ' έπὶ της θεόθην ποινής. ΙΙ. 6, 394. 22, 88 Andromache, et Od. 24, 293 Penelope άλοχος πολύδωρος vocatur, et quamvis non certo affirmari possit, utrum πολύ-Super sit bene dotata, an multis donis a parentibus in matrimonium impetrata, tamen prior significatio aptior et πολύδωρος synonymon verbi: πολύεδνος et πολύφερνος esse vide: tur. cf. Hesych. s. v. πολύεδνος et Eustathius p. 112. (Ex his sponte intelligitur, quid de Heynii explicatione sentiendum sit). excitatis patet, utrumque obtinuisse, parentes, et a sponso bona accepisse, et filiae do-

tem dedisse pupturae. Prius hanc caussam habuit, quod filia variis, quas vitae domesticae rationes exigunt, operis manu praestamdis, rem familiarem parentum multis modis adiuvabat et sustentabat. Quum itaque in filia nuptum data et in alienam familiam transmissa pater quodammodo iacturam bonorum faceret, aequum erat, ut gener hoo damnum resarciret, et sociam, quam in rebus domesticis curandis patri amissam sibi comparaverat, pretio quasi a parentibus redime-Dotem autem pater filiae in matrimenio collocatae go consilio dedisse videtur, ut huic non solum esset, quod ad onera matrimonii ferenda afferret, sed ut haberet, unde soluto matrimonio viveret seque aleret, neque invitamento ad novas nuprias cum ea ineundas careret. Hic dotis constituendae mos inde profectus videtur, quod filiae exclusae essent ab hereditate bonorum paternorum, quae filiis tantummodo relinquerentur.

Proximos cognatos invicem nuptiis iungi non videtur nefarium fuisse existimatum. Aeolus enim filias filiis uxores dedit. Od 10,7. Nuptias aeque apud illos quam apud ceteros populos sacris ritibus festas et solemnes fuisse, declarant versus in Iliade 18, 491. Ante nuptias consuetudo inter iuvenes et virgines ad castitatem et pudicitiam erat conformata, nam insciis parentibus nulli virgini viris se im-

Miscere licuit, et Nausicaam in primo cum Ulysse congressu, quo eam implorat, ut ipaum in urbem ducat, admodum metuentem de invidia hominum summa cura famae consulere videmus. Igitur sensu decori, qui feminas maxime decet, mentes mulierum iam pristinis illis temporibus imbutae erant.

Quod ad liberos attinet, ii tantummodo, qui legitima uxore nati essent, in familia numerabantur, et in paternum patrimonium, cuius spurius quisque expers erat, iure hereditario succedebant, Od. 14, 208 filii magnanimi Castoris Hylacidis facultates relictas divisisse et sortes iecisse, spurio autem pauca dedisse feruntur, quem pater, ut versu 202. traditur, pariter ac filios legitimos honoraverat Quod quidem ius hereditarium non solum ad liberos, sed in universum ad omnes omnino cognatos pertinuisse videtur; infelices enim et miseri describuntur, qui filiis orbi remotioribus cognatis bona sua relinquerent. Il. 5, 158:

— χηρωσταί δε δια κτῆσιν δατέντο. cf. Hesiod. Theog. 606. Pollux 3, segm. 4—7, et intt. ad Poll. et Heyn. T. 5. p. 31.

Priusquam hunc de liberis et cognatis locum deseramus, eorum errorem paucis refutemus, qui, ut Eustathius, verba Phoenicis: (Il. 9, 490) σέ (Achillem) παίδα ποιεύμην, de vera adoptione intelligunt. At ea ita comparata est, ut adoptivus ex naturali familia excedat, et in adoptivam transeat. Achilles autem semper ut filius Pelei inducitur. Ergo mens illorum verborum ea est, Phoenicem, qui de prole suscipienda desperasset, Achillem loco filii habuisse et amasse, ut esset, qui aerumnas aetatis senilis levaret. cf. Heyn, ad h. l.

Duplek hominum genus erat, qui rem domesticam, rusticam et pecuariam curarent: servi, qui toti ab arbitrio heri penderent, et mercenarii (97795). Servorum conditio tum pro eorum ingenio, virtutibus et scientia, tum pro dominorum moribus et humanitate proculdubio varia fuit. Quocunque autem modo esset comparata, semper misera habebatur; libertas enim vitae lumen, dignitatis humanae inaestimabile pignus, viri decus et praesidium, animum addere et vires ingenii alere existimabatur, ut ex illius aetatis sententia libertate erepta virtus quoque eriperetur. (Od. 17, 322)

Ήμισυ γάρ τ' άρετης άποαίνυται εὐρύοπα Ζεύς ἀνέρος, εὖτ' άν μιν κατὰ δούλιον ημαρ έλησιν.

Igitur servitus malum erat, quo non solum externa corporis bona homini detrahebantur, sed quoque internae animi virtutes attenuarentur et infringerentur. Opera enim vilia et abiecta animum vilem et abiectum gignere, servitutem serviles mores producere, et quem alii despicerent, eum nec sibi ipsi quidquam honoris et dignitatis tribuere posse pu-

tabant. Servo familia et, societate civili excluso nulla vian patebat de civitatis salute consilio et egregiis, facinoribus bene merendi, fortitudine et bellica virtute laudem et gloriam quaerendi, quidque ingenii viribus valeret, quomodo aliis praestaret, documentis et exemplo testificandi, famamque suam ad posteritatem propagandi. Quum itaque incitamentum et occasio virtutis exercendae et expromendae in servo deesset, ea ipsa non poterat non hebescere et quasi obdor-Toti autem homini servitutis humiscere. militas insidere, eiusque imago in specie et, corporis habitu expressa cerni putabatur. Od. 24, 252.

Diversae classes servorum fuisse viden, tur, ita ut, qui fide, probitate, scientia et dexteritate excellerent, a heris singulari favore et patrocinio foverentur, ceterisque servis praeponerentur. Sic Eumaeus principem locum in pastoribus suum occupasse videtur, qui tam parum in egenis et pauperibus numerandus esset, ut possessionibus suis servum sibi emerer. Od. 14, 449.

Ceterum servorum conditio saepius haud immitis erat, cum Eumaeus ipse praedicet, se a parentibus Ulyssis non solum una cum filia familias educatum, sed fere aeque ac illam habitum, et ab Ulysse ex bello Troiano reduce talia accepturum fuisse, quae domini famulis concedere soleant, domum,

possessiones, uxorem. Od. 15, 364. 14, 62. cf. Eust. ad h. l. p. 530. Ipse modus, quo Ulysses Eumaeum tractat, tantum abest a rigida severitate, ut potius indicio sit servos fideles et probos saepius amicorum loco fuisse.

Mercenariorum munus et conditio potissimum libro XVIII uberius et distinctius describitur. v. 356

ξεῖν', η ἀρ κ' εθέλοις θητευέμεν, εἴ σ' ἀνελοίμην ἀγροῦ ἐπ' ἐσχατιῆς — μισθὸς δέ τοι ἄρκιος ἔσται αἰμασιάς τε λέγον, καὶ δένδρεα μακρά Φυτεύον; ἔνθα κ' ἐγώ σῖτον μὲν ἐπηετανὸν παρέχοιμι,

cf. 11, 488. Insignes sunt in hoc genere operae mercenariae, quas in aedificando muro et in pascendis pecoribus Apollo et Neptunus Laomedonti praestiterint, de quibus hic ipse Il. 21, 443 fusius exponit:

μέμνηαι, όσα δη πάθομεν — — — στ' άγηνορι, Λαομέδοντι παρ Διος ελθόντες θητεύσαμεν, εἰς ἐνιαυτόν

μισθώ ἐπι ἡπώ. — cf. Heyn. T. 8. p. 198. Od. 10, 84 pastores mercenarii, ll. 18, 551 messores mercenarii (ἔριθει) commemorantur. Vid. Heyn. T. 7. p. 547. Od. 14, 102 Eumaeus armenta Ulyssis corumque pastores his verbis describit:

βόσκουσι ξείνοί τε καὶ αὐτοῦ βώτορες ἄνδρες.

zeives mercenarios et aureŭ β. a. servos significare, videntur. cf. Eust. p. 534: ξώνους δε τοὺς μισθωτοὺς λέγει.

Quae in universum fuerint domestica servorum officia perspici potest ex Odyss. lib.

15, 320 sqq. πῦρ τ' sử ηγήσαι, διά τε ξύλα δανά κιάσσαι,

δαιτρεύσαί τε καὶ όπτησαι καὶ οἰνοχοήσαι. οἶά τε τοῖς αγαθοῖσι παραδρώωσι χέρηες.

Quae proxime ad familiae nexum accedebant, et quodammodo partem eius faciebant, erant erga hospites et supplices officia, quorum iam antea mentionem fecimus. Hospitalitas signum humanitatis erat, morumque mansuetudinis, et, qui populi hospitalia officia negligerent, vel plane non cognita haberent, ii impii, agrestes atque inhumani censebantur. Od. 6, 119:

'Ω μρι εγώ τέων αὖτε Βροτῶν ες γαῖαν ἰκάνω;
ἢ ρ' οἴγ' ὑβρισταί τε καὶ ἀγριοι οὖδε δίκαιοι
ἡὲ Φιλόξενοι, καί σφιν ἐστὶ Θεουδής.

cf. 8, 575. 9, 115. 13, 20.

Cyclops, qui speciem et exemplar ferociae et immanitatis exhibet, iura quoque hospitii omnimodo despicit et ludibrio habet.

Hospitii officia aeque ad privatos, quamad reges pertinebant, qui saepius nomine et impensis populi hospites excepisse et donis honorasse videntur. Alcinous enim in oratione ad Ulyssem dona, ait, quae Phaea-

cum primores (βουληφόρα) ei dederint, a populo rependenda esse; αργαλών γας ένα πρωπος χαρίσασθαι.

Officia erga hospites late patebant, qui non solum domo, sed quoque instis epulis excipi, atque donis locupletati deberent dimitti, id quod diviti pariter incumbebat, ac homini tenuioris conditionis. Eumaeus enim licet servus, tamen in excipiendo Ulysse hospitalitatis munera, utpote religione imposita, alacri et promto animo praestat.

ξεῖν', οὖ μοι θέμις ἔστ', ουδ' εἰ κακίων σέθεν ἔλθοι, ξεῖνον ἀτιμῆσαι \* πρὸς γὰς Διός εἰσιν ἄπαντες · ξεῖνοί τε, πτωχοί τε δόσις δ' ὀλίγη τε Φίλη τε γίγνεται ἡμετέρη ἡ γὰς διμώων δίκη ἐστίν.

14, 56.

Ritus in excipiendis et curandis hospitibus passim in Odyssea describuntur (e.g.
4, 37.), ut ulteriori expositione iure supersederi possimus. Silentio autem non praetermittendus singularis humanitatis mos, nomina
et patriam ex hospitibus non prius exquirere, quam cibo et potu satiatis et ita ex
itineris defatigatione et molestiis omnimodo
recreatis. — Hospitium denegare summo opprobrio erat; quare Menelaus graviter in
Eteoneum invehitur interrogantem, num Telemachus excipiendus, ad aliumve dimittendus sit. 4, 31 sqq.

Dona, quae opulenti saltem hospitibus

abeundis in memoriam amicitiae et contubernalis consuetudinis porrigere solebant, erant arma, vestes, argentum, pocula, tripodes et alia, quae vitae necessitates et commoda spectabant. Talia enim Ulyssem et Telemachum in peregrinationibus suis tanquam hospitalitatis munera, accepisse legimus. Quae potissimum tunc expectabantur, si in remunerationem et ut reciproca ab eo praestanda essent, cui hospes, nunc domo exceptus, antehac solvisset. Od. 24, 284. 288.

Pro honore, qui hospiti habebatur in convivio sedes ei assignanda erat, quae sanctitati et dignitati huius vinculi responderet. Od. 7, 159:

'Αλκίνο', οὐ μέντοι τόδε κάλλιον οὐδὲ ἔοικε

ξείνον μεν χαμαί ήσθαι έπ' εσχάζη εν κονίησιν

άλλ' άγε δη ξώνον μεν έπι θρόνου άρχυροήλου ώσον άναστήσας.

Quam arcta fuerit inter hospites necessitudo verba Alcinoi in Phaeacum conventu ostendunt admodum significanter. Od. 8, 546.

αντί κασιγνήτου ξεϊνός θ' ίκετης τε τέτυκται ανέρι, ὅστ' ὀλίγον περ ἐπεψαύει πραπίδεσσι.

Quare ab hospitibus ea praestabantur, quae tantummodo a cognatis et intima amicitia coniunctis expectari et exigi solerent. Sic Lycaonem hospes e captivitate redemisse fertur. IL 21, 42. Pro hac hospitalitatis sanctitate nefarium habebatur, cum hospite manus confarium habebatur,

serere vel pugnare, vel alio modo eum laedere et iniuria afficere. cf. Od. 8, 208 sqq. 14, 402—405. 9, 477 Ulysses ad Cyclopem;

καὶ λίην σέγε μέλλε κιχήσεσθαι κακά έργα, σχέτλι επει ζείνους οὐχ άζεο σῷ ἐνὶ εἴκω ἐσθέμεναι τῷ σε Ζευς τίσατο καὶ θεοὶ ἀλλοι.

Od. 21, 27 de Hercule:

ός μιν (lphitum) ξείνον έθντα κατέκτανεν & ένλ οίκων σχέτλιος, ουδε θεών όπιν ήδέσατ, ουδε τράπεζαν, την δή οί παρέθηκεν

(Mensa sacra erat et vicem arae sustinebat, nam in epulis solitum fuisse, Diis libari, liquet ex Odyssea (lib. VII). In illis ipsis βωμοῖς, qui versu centesimo describuntur, vinum et cibi repositi esse videntur, nam alias de mensa nihil legitur. De verbo βωμοὶ cf. Eust- p. 127, 265 et 272 et Ammon. s. h. v.)

Pulcerrimo exemplo Glaucus et Diomedes probant et confirmant vim hospitalis amicitiae, quae bellandi impetum et infestum animum vincit, hostilesque manus cohibet. Illi enim heroes in ipso temporis articulo, quo ferro se aggredi parant, de patrum suorum hospitio certiores facti ferrum et hostilem animum deponunt, dextras iungunt et fide data arma commutant. Il. 6, 122 sqq. Hospitum tutor et vindex supiter Limes erat, cuius patrocinio supplices et egeni (\*\*Texxi) et in universum omnes, qui tantummodo in divina providentia et benignitate quidquam spei

at praesidii repositum haberent, commissi putabantur. Od. 9, 270:

Ζεύς δ' επιτιμήτως έκεταων τε, ξείνων τε, ξείνιος, δε ξείνασιν αμ' αιδδίσιστιν όπηδεί.

cf. il. 13, 625. Od. 6, 208. 14, 57. 283. 289. 16, 422:

— οὐδ ἰκέτας ἐμπάζεαι, οἶσιν ἄρα Ζεὺς μάρτυρος; οὐδ ὁσίη κακὰ ῥάπτειν ἀλλήλοισιν cf. Eust. ad h. l.

Id ipsum autem, quod hospites supplicibus accensebantur, quorum caussa non solum ab humanitate, sed quoque a pietate
commendabatur, rationem aperit, cur hospites religiosa observantia colerentur. Pauca
sunt, quae de iuribus rerum et obligationum
dici possint.

Iura dominii agnoscebantur quidem in popularibus, sed non aeque in hominibus exterae civitatis, ut ex iis apparet, quae supra de criminibus exposita sunt. Ad illa iura constituenda et confirmanda multum momenti habuisse possessiones et fundos a patre ad filios hereditario iure translatos, non est, quod moneamus. Ceterum non in praeteritis relinquendum, iura in rebus cuique propriis, ne quidem inter populares semper integra et salva fuisse, sed saepius eversa ab iis, qui vel in universum omnia iura aspernarentur, vel se iniuria affectos putarent, eamque non persona iudicis interposita, sed ma-

nu sua vindicandam existimarent. Quam levi momento illa dominii iura reges et proceres pependerint, Agamemnonis exemplum declarat, qui Briseidem Achilli concessam sibi sumit et arrogat.

Conventiones, quae de rebus vel factis praestandis inirentur, aqueviai (11. 22, 255.) vel συνημοσύναι (v. 261. eod. lib. \*)) appellantur, quibus verbis illa concordans voluntas, ille, ut Iurisconsulti dicunt, duorum consensus in idem placitum significatur itaque peculiaris conventionum natura recte exprimitur. Licet ad conventiones firmas et stabiles nulla solennitas vel externum voluntatis signum praeter animorum consensionem verbis declaratam requireretur, tamen ipsae religionis vinculo arctius colligari et iureiurando et sacrificiis confirmari solebant. 11. 1, 76 Calchas ad Achillem:

σύνθεο καί μει όμοσσον.

Hector ad Achillem: (l. l. 22, 254): δεῦρο θεους ἐπιδώμεθα· τοὶ γαρ ἄριστοι μάρτυροι ἔσσονται καὶ ἐπίσκοποι ἀρμονιάων. cf. Heyn. ad h. l. p. 292 sqq. T. 8. Pariter iureiurando et sacrificiis inimicitiae inter Achillem et Agamemnonem componuntur et amicitia redintegratur. Il. 19, 191 sqq. Potissimum autem in foederibus populorum condendis, sacrificia et iurisiuranda ita erant usitata, ut ipsa foedera ὅρκια appele

<sup>\*)</sup> Von ihren Od. 14, 293 pomitur.

larentur. (ll. 7, 69. 19, 191. 22, 261, 267 et passim) Il. 2, 339 Nestor ad Graecos:

πη δη συνθεσίαι τε και έρκια βήσεται ήμαν έν πυρι δη βουλαί τε γενοίατο μηδεάτ' αιδρών σπονδαί τ' ακρητοι και δεξιαί, ης επέπιθμεν.

(cf. Eust. ad h. l. et praesertim de verbis our for. en. et our d.) De foedere, quod inter Graecos et Troianos feritur. vid 3, 72, 94, 103 sqq 256—302. et 4, 155 sqq. Ex variis conventionum generibus, de quibus nihil certius constat, potissimum alienationes notatu dignae sunt, quae artes operarias et mercaturam non neglectas iacuisse, satis probant. Prae aliis populis Phoenices rei nauticae et commercio studiosi describuntur, certeroquin fraudatores et veteratores ut scilicet quaestuosum et lucri avidum genus hominum esse solet. Od. 15, 414.

ένθα-δε φοίνικες ναυσίκλυτοι ήλυθον άνδρες Τρώκται μυρί' άγοντες αθύρματα νηὶ μελαίνη.

(v. 418 eod. lib. zeluzaizala vocantur). Eorum merces admodum aptas fuisse ad mentes mulierum decipiendas et illecebris splendidae elegantiae occaecandas, versus 459 declarat:

χρύσεον όξημον έχων (quidam e Phoenicibus)
μετα δ ηλέκτρασιν έερτο.

Od. 8, 162 vauras mentriles, commemorantur et, quidem non absque despicientiae nota. Od,

1, 184 Minerva sub persona Mentae dicit:
navigo is Τεμέσην μετά χαλχύν άγω δ' αίθωνα
σίδηςου. Quae rerum permutandarum ratio fuerit, colligi potest ex Il. 7, 472:

ένθεν ἄξ' εἰνίζοντε παρηπομόωντες 'Αχαιοί ἄλλοι μὲν χαλκῷ, ἄλλα δ' αἴθωνι σιδήςω, ἄλλοι δὲ ἐνοῖς, ἄλλα δ' αὐτῆσι βόεσσι ἄλλοι δ' ἀνδραπόδεσσι'

c. Institutiones Iustin. lib. 3. Tit. 23. 5. 2. et interpret. ad h. l. fr. 1. D. lib. 18. Tit. 1.

Emtionem illis temporibus sine nummis factam fuisse et verbis, quae passim usur-pantur, vive, meiardai et vivio dai nullam vim tribui posse ad sententiam contrariam probandam, per se clarum est, ita ut actum ageret, qui grammaticorum erroribus refutandis immorari vellet. cf. Pollux l. 9. segm. 73. 74. Satis notum est, ex illius aevi statu et ingenio opes et divitias aestimatas fuisse pecoribus, praediis et instrumentis ad rem susticam pertinentibus. Quare et pretia rerum potissimum ad pecora et boves revocabantur. Od. 1,430 de Laërte, qui Eurycleam emisse dicitur: incora Goia d'identi. Il, 6,236 de Glauco:

ος προς Τυδείδην Διομήδεα τεύχε άμειβε, χρύσεα χαλκείων, εκατόμβοι έννεαβοίων. cf. Heyn. ad h. l. p. 236 — 238. T. V.

De locationibus conductionibus iam expositum est, cum discrimen inter servos et mercenarios (9975) recensebatur.

## HESIODUS.

Iam accedimus ad Hesiodum, qui quidem in rebus humanis describendis et dijudicandis multa cum Homero communia habet; at ab hoc potissimum eo differt, quod magis philosophi quam poetae partes agit, itaque quid ipse cogitet et sentiat, ubique patefacit, atque, ut philosophum decet, crebris sententiis de vita humana ad rationis leges agenda ubique carmina sua distinguit. Homerus autem unice in rebus describendis habitat, se ipsum suosque sensus lectorum animis prorsus subtrahit. Illa Hesiodi ratio, qua suam personam ubique interponit, subiectivam vocant philosophi, redolet ex moestitia et dolore, quo ob temporis sui pravitatem perfusus iustitiae faciem ad homines de virtute commonendos et huic conciliandos graviter atque copiose describit. Pugnam enim virtutis et pravitatis distinctius Homero illustrat, significantius iustum ab honesto secernit, certe illius proprietatem suspicari videtur, maiori severitate et indignatione improbitatem impugnat, et in universum locum instiet honesti plenius et fusius tractat. iustitiae illi summae legi ab Iove hominibus inditae violentiam opponit; varios iuris inflectendi et rumpendi modos arguit et taxat; reges de eo, quod potentia nihil iuris concedit, graviter commonet; saepius enuntiat, iniustum, qui improbitate sua naturam humanam inquinet et rerum ordinem pervertat, semper male, at bonum bene se habere, illum omni miseriarum genere ab Iove obprimi, hunc salute et bonis ornari et cumulari, atque iustitiam, cuius cultoribus aspera sane et angusta via incedendum sit, victricem iniustitiae evasuram esse. (v. 213 — 248) Haec, quae summatim perstrinximus, nunc articulatim et distincte pertractabuntur, exordio a divina iustitia ducto.

De Parcis duplex in Hesiodi Theogonia extat locus et duplex sententia v. 217 et v. Priori loco Moipas et Kipes a nocte natae, posteriori a Themide iuxta Εθνομίην, Δίκην, et Eiphyny genitae dicuntur. Sunt, qui hunc, sunt qui illum locum supposititium putent. At. quum satis constet, Hesiodum in Theogonia componenda diversos fuisse sequutum auctores, difficile hac de re iudicium est; nam in utroque loco nec verba, nec sententiae interpolatoris manum produnt, et uterque mythus vetustate videtur comprobatus. Hoc autem praeteriit interpretes, illam de Parcis doctrinam diversis locis diversa ratione et ex diverso capite esse tractatam. Qui enim Parcas noctis filias finxit, is occultam fati naturam significavit, cuius leges tenebris involu-

tae oculos et mentem hominum effugiunt. Parcae autem Themidis filiae et sorores Evνομίης, Δίκης, et Εἰρήνης legibus firmis et e virtute aptis reguntur. Nam Themide, quam Hermannus statinam vertit, nihil aliud intelligitur, quam quod positum et statutum est, itaque lex seu regula et quidem potissimum ea, quae magis ad animum hominis, quam ad naturam, mentis expertem, pertinet. hac igitur sententia fatum alias caecum oculorum usu instruitur et velamentis detractis nocteque dispulsa a quolibet conspici et intelligi potest. Ceterum memorabile est, diverso rerum statu diversam Parcarum procreationem induci. Prior enim obtinuit regnante Saturno, quo natura secum ipsa discors et dissona nondum, ad fixas regulas erat comparata, sed incondita et inordinata iacebat. Tali rerum statui convenit, noctem fati genetricem esse. At posterior procreatio accidit sub Iovis imperio, qui sedato et sopito virium inter se dissidentium aestu omnem vitam et totam naturam pacare certisque legibus tranquillare instituit. Dum igitur rerum facies, dissipata caligine, quae mundum obtexit et cooperuit, serenior et hilarior facta est, non potuit non et fatum in aliam mutari formam et tum clarius et illustrius reddi, tum novo rerum ordini adaptari. Itaque hoc fatum ab Iove et Themide satum non - ut antea sui ipsius regula erat, sed, quemadmodum cuncta, quae mundo continerentur, certae normae subiectum. Quare quae priori loco proponitur sententia, Parcas Deorum peccata persequi et vindicare, hoc posteriori non legitur, quippe Iovis filiae patre superiores esse non possint. Saturnus autem fato obnoxius perhibetur. v. 464 et 475. Utraque Parcarum descriptio, si a diversitate illa fusius explicata discesseris, hoc commune habet, quod illa numina iustitiae partibus adnumerantur. Nam versibus 220 sqq. poeta Parcas ita canit:

αϊτ' ανδρών τε θεών τε παραιβάσιας εφέπουσαι οὐδέποτε λήγουσι θεαὶ δεινοῖο χόλοιο πρίν γ' ἀπὸ τῷ δώωσι κακήν ὅπιν ὅστις ἀμάρτη.

Pariter altero loco Parcae, utpote quae iustitiae, aequitatis et pacis sorores feruntur, vi sua et potestate nullae aliae esse possunt, nisi sociae et adiutrices iustitiae. Quare Wolfus priorem locum temere ideo suspectum habet, quod nusquam de iustitiae administratione, Parcis commissa, quidquam memoriae prodatur. cf. Heinrich ad scut. Herc. p. 184. Igitur fati indoles ab Hesiodo expressa magis, quam ex ratione carminum Homericorum revocata est ad morum et virtutis praecepta. Scutum Herculis merito ab Hesiodo ahiudicatum versu 288 sqq. (qui quidem versus a quibusdam viris doctis serius obtrusi putantur) illa numina tanquam lethalia exhibet,

quae Knesori coniuncta proeliis intersunt et fata virorum complent, bello occisorum cf. Heinrich ad h. l.

Praeter Parcas et alia inducuntur numina, quae iustitiae colendae caveant et invigilent, et quidem: Νέμεσις ultrix v. 223. πῆμα θνητοῖσι βροτοῖσι (non cum alia Nemesi confundenda, quam Hesiodus in operibus et diebus v. 100 celebrat; vid. not. Cleric.) deinde sorores Parcarum iam antea nominatae: Aequitas, Iustitia et Pax. Qui mythus de his numinibus, sororio vinculo copulatis, haud dubie hanc includit sententiam, et pacem et iustitiam eadem natura esse et alteram alterius effigiem referre. Quod sane verissimum est. Nam haec iure sic reciprocantur, ut nec iusta pax sine iustitia, nec iustitia sine pace cogitari possit.

In  $\mu_{\nu}$ ,  $\nu$ ,  $\mu_{\nu}$ ,  $\nu$ . 803 et 804 Erinnyes tanquam periurii vindices describuntur:

έν πέμπτη γάς Φασικ Έριμμύας άμφιπολεύειν

"Oρκον τουμένας, τον Ερις τέκε πημ' ἐπόρκοις
In Theogonia Erinnyas terra peperisse dicitur, quas Hermannus vertit Maturinas, nomenque derivat ab ἐλιννόειν. At haec etymologia, ut ingenue profiteor, mihi nimis quaesita et parum apta ad verbum, quod additur, καρτεράς esse videtur. Hoc enim potissimum de bellicis virtutibus usurpari ex Homero satis notum est. Deinde qui una cum Erinnybus in lucem editi dicuntur, Gigan-

serere vel pugnare, vel aliq modo eum laedere et iniuria afficere. cf. Od. 8, 208 sqq. 14, 402 — 405. 9, 477 Ulysses ad Cyclopem; καὶ λίην σέγε μέλλε κιχήσεσθαι κακά έγγα,

σχέτλι<sup>λ,</sup> έπει ζείνους ούχ άζεο σῷ ἐνὶ οἴκφ ἐσθέμεναι· τῷ σε Ζευς τίσατο καὶ θεοὶ άλλοι.

Od. 21, 27 de Hercule:

ός μιν (lphitum) ξείνον έφντα κατέκτανεν & ένι οίκων σχέτλιος, ουδε θεών όπιν ήδέσατ, ουδε τράπεζαν, την δή οι παρέθηκεν

(Mensa sacra erat et vicem arae sustinebat, nam in epulis solitum fuisse, Diis libari, liquet ex Odyssea (lib. VII). In illis ipsis  $\beta\omega\mu\tilde{\omega}$ , qui versu centesimo describuntur, vinum et cibi repositi esse videntur, nam alias de mensa nihil legitur. De verbo  $\beta\omega\mu\tilde{\omega}$  cf. Eust- p. 127, 265 et 272 et Ammon. s. h. v.)

Pulcerrimo exemplo Glaucus et Diomedes probant et confirmant vim hospitalis amicitiae, quae bellandi impetum et infestum animum vincit, hostilesque manus cohibet. Illi enim heroes in ipso temporis articulo, quo ferro se aggredi parant, de patrum suorum hospitio certiores facti ferrum et hostilem animum deponunt, dextras iungunt et fide data arma commutant. Il. 6, 122 sqq. Hospitum tutor et vindex supiter zimes erat, cuius patrocinio supplices et egeni (\$\pi\tau\chi\chi\chi\chi\chi)\$ et in universum omnes, qui tantummodo in divina providentia et benignitate quidquam spei

at praesidii repositum haberent, commissi putabantur. Od. 9, 270:

Zευς δ' επιτιμήτως εκετάων τε, ξείνων τε, ξείνιος, ος ξείνωση αμ' αιδοίοιση οπηδεί.

cf. il. 13, 625. Od. 6, 208. 14, 57. 283. 289. 16, 422:

— οὐδ ἰκέτας ἐμπάζεαι, οἶσιν ἄρα Ζεὺς μάρτυρος; οὐδ ὀσίη κακὰ ῥάπτειν ἀλλήλοισιν cf. Eust ad h. l.

Id ipsum autem, quod hospites supplicibus accensebantur, quorum caussa non solum ab humanitate, sed quoque a pietate
commendabatur, rationem aperit, cur hospites religiosa observantia colerentur. Pauca
sunt, quae de iuribus rerum et obligationum
dici possint.

lura dominii agnoscebantur quidem in popularibus, sed non aeque in hominibus exterae civitatis, ut ex iis apparet, quae supra de criminibus exposita sunt. Ad illa iura constituenda et confirmanda multum momenti habuisse possessiones et fundos a patre ad filios hereditario iure translatos, non est, quod moneamus. Ceterum non in praeteritis relinquendum, iura in rebus cuique propriis, ne quidem inter populares semper integra et salva fuisse, sed saepius eversa ab iis, qui vel in universum omnia iura aspernatentur, vel se iniuria affectos putarent, eamque non persona iudicis interposita, sed maque non persona iudicis interposita, sed ma-

nu sua vindicandam existimarent. Quam levi momento illa dominii iura reges et proceres pependerint, Agamemnonis exemplum declarat, qui Briseidem Achilli concessam sibi sumit et arrogat.

Conventiones, quae de rebus vel factis praestandis inirentur, aepuvias (ll. 22, 255.) vel συνημοσύναι (v. 261. eod. lib. \*)) appellantur, quibus verbis illa concordans voluntas, ille, ut Iurisconsulti dicunt, duorum consensus in idem placitum significatur itaque peculiaris conventionum natura recte exprimitur. Licet ad conventiones firmas et stabiles nulla solennitas vel externum volunta. tis signum praeter animorum consensionem verbis declaratam requireretur, tamen ipsae religionis vinculo arctius colligari et iureiurando et sacrificiis confirmari solebant. Il. 1, 76 Calchas, ad Achillem:

σύνθεο καί μα δμοσσον.

Hector ad Achillem: (l. l. 22, 254): Seujo Desuis ἐπίσκοποι αρμονιάων. cf. Heyn. ad h. l. p. 292 sqq. T. 8. Pariter iureiurando et sacrificiis inimicitiae inter Achillem et Agamemnonem componuntur et amicitia redintegratur. Il. 19, 101 sqq. Potissimum autem in foederibus populorum condendis, sacrificia et iurisiuranda ita erant usitata, ut ipsa foedera opula appela

<sup>\*)</sup> Vox 1/1754 Od. 14, 293 ponitur.

larentur. (Il. 7, 69. 19, 191. 22, 261, 267 et passim) Il. 2, 339 Nestor ad Graecos:

πη δη συνθεσίαι τε και όρκια βήσεται ήμεν έν πυρι δη βουλαί τε γενοίατο μηδεάτ' Ειδρών σπονδαί τ' άκρητοι και δεξιαί, ης επέπιθμεν.

(cf. Eust. ad h. l. et praesertim de verbis our ser. equ. et anord.) De soedere, quod inter Graecos et Troianos feritur. vid 3, 72, 94, 103 sqq 256—302. et 4, 155 sqq. Ex variis conventionum generibus, de quibus nihil certius constat, potissimum alienationes notatu dignae sunt, quae artes operarias et mercaturam non neglectas iacuisse, satis probant. Prae aliis populis Phoenices rei nauticae et commercio studiosi describuntur, certeroquin fraudatores et veteratores ut scilique quaestuosum et lucri avidum genus hominum esse solet. Od. 15, 414.

ενθω δε φοίνικες ναυσίκλυτοι ήλυθον άνδρες τρώκται μυρί' άγοντες άθύρματα νης μελαίνη.

(v, 418 eod. lib. πολυπαίπαλοι vocantur). Eorum merces admodum aptas fuisse ad mentes mulierum decipiendas et illecebris spleng didae elegantiae occaecandas, versus 459 declarat:

χεύσεον όξιων έχων (quidam e Phoenicibus)
μετα δ ήλεκτροισίν έερτο.

Od. 8, 162 vairas πρηκτήρες commemorantur et, quidem non absque despicientiae nota. Od,

1, 184 Minerva sub persona Mentae dicit: navigo is Τεμέσην μετά χαλκόν άγω δ' αίθωνα σίδηςων. Quae rerum permutandarum ratio fuerit, colligi potest ex Il. 7, 472:

ένθεν ἄξ' εἰνίζοντο παρηπομόωντες Αχαιοί ἄλλοι μεν χαλπώ, ἄλλοι δ' αἰθωνι σιδήςω, ἄλλοι δε μινώς, ἄλλοι δ' αὐτῆσι βάσστι ἄλλοι δ' ἀνδεαπόδεσσι

c. Institutiones Iustin. lib. 5. Tit. 23. 5. 2. et interpret. ad h. l. fr. 1. D. lib. 18. Tit. 1.

Emtionem illis temporibus sine nummis factam suisse et verbis, quae passim usur-pantur, vive, relacional et vivional nullam vim tribui posse ad sententiam contrariam probandam, per se clarum est, ita ut actum ageret, qui grammaticorum erroribus resutandis immorari vellet. cf. Pollux l. 9. segm. 73. 74. Satis notum est, ex illius aevi statu et ingenio opes et divitias aestimatas suisse pecoribus, praediis et instrumentis ad rem susticam pertinentibus. Quare et pretia rerum potissimum ad pecora et boves revocabantur. Odit, 430 de Laërte, qui Eurycleam emisse dicitur: incomásous d'idente. Il, 6, 236 de Glauco:

ος προς Τυδείδην Διομήδεα τεύχε άμειβε, χρύσεα χαλκείων, εκατόμβοι έννεαβοίων. cf. Heyn. ad h. l. p. 236 — 238. T. V.

De locationibus conductionibus iam expositum est, cum discrimen inter servos et mercenarios (99716) recensebatur.

## HESIODUS.

Iam accedimus ad Hesiodum, qui quidem in rebus humanis describendis et diiudicandis multa cum Homero communia habet; at ab hoc potissimum eo differt, quod magis philosophi quam poetae partes agit, itaque quid ipse cogitet et sentiat, ubique patefacit, atque, ut philosophum decet, crebris sententiis de vita humana ad rationis leges agenda ubique carmina sua distinguit. Homerus autem unice in rebus describendis habitat, se ipsum suosque sensus lectorum animis prorsus subtrahit. Illa Hesiodi ratio, qua soam personam ubique interponit, subiectivam vocant philosophi, redolet ex moestitia et dolore, quo ob temporis sui pravitatem perfusus iustitiae faciem ad homines de virtute commonendos et huic conciliandos graviter atque copiose describit. Pugnam enim virtutis et pravitatis distinctius Homero illustrat, significantius iustum ab honesto secernit, certe illius proprietatem suspicari videtur, maiori severitate et indignatione improbitatem impugnat, et in universum locum instiet honesti plenius et fusius tractat. iustitiae illi summae legi ab Iove hominibus inditae violentiam opponit; varios iuris inflectendi et rumpendi modos arguit et taxat; reges de eo, quod potentia nihil iuris concedit, graviter commonet; saepius enuntiat, iniustum, qui improbitate sua naturam humanam inquinet et rerum ordinem pervertat, semper male, at bonum bene se habere, illum omni miseriarum genere ab Iove obprimi, hunc salute et bonis ornari et cumulari, atque iustitiam, cuius cultoribus aspera sane et angusta via incedendum sit, victricem iniustitiae evasuram esse. (v. 213 — 248) Haec, quae summatim perstrinximus, nunc articulatim et distincte pertractabuntur, exordio a divina iustitia ducto.

De Parcis duplex in Hesiodi Theogonia extat locus et duplex sententia v. 217 et v. Priori loco Moigas et Kiges a nocte natae, posteriori a Themide iuxta Εθνομίην, Δίκην. et Eighvay genitae dicuntur. Sunt, qui hunc, sunt qui illum locum supposititium putent. At, quum satis constet, Hesiodum in Theogonia componenda diversos fuisse sequutum auctores, difficile hac de re iudicium est; nam in utroque loco nec verba, nec sententiae interpolatoris manum produnt, et uterque mythus vetustate videtur comprobatus. Hoc autem praeteriit interpretes, illam de Parcis doctrinam diversis locis diversa ratione et ex diverso capite esse tractatam. Qui enim Parcas noctis filias finxit, is occultam fati naturam significavit, cuius leges tenebris involu-

tae oculos et mentem hominum effugiunt. Parcae autem Themidis filiae et sorores Evνοιμίης, Δίκης, et Εἰρήνης legibus firmis et e virtute aptis reguntur. Nam Themide, quam Hermannus statinam vertit, nihil aliud intelligitur, quam quod positum et statutum est, itaque lex seu regula et quidem potissimum ea, quae magis ad animum hominis, quam ad naturam, mentis expertem, pertinet. Ex hac igitur sententia fatum alias caecum oculorum usu instruitur et velamentis detractis nocteque dispulsa a quolibet conspici et intelligi potest. Ceterum memorabile est, diverso rerum statu diversam Parcarum procreationem induci. Prior enim obtinuit regnante Saturno, quo natura secum ipsa discors et dissona nondum, ad fixas regulas erat comparata, sed incondita et inordinata iacebat. Tali rerum statui convenit, noctem fati genetricem esse. At posterior procreatio accidit sub Iovis imperio, qui sedato et sopito virium inter se dissidentium aestu omnem vitam et totam naturam pacare certisque legibus tranquillare instituit. Dum igitur rerum facies, dissipata caligine, quae mundum obtexit et cooperuit, serenior et hilarior facta est, non potuit non et fatum in aliam mutari formam et tum clarius et illustrius reddi, tum novo rerum ordini adaptari. Itaque hoc fatum ab Iove et Themide satum non - ut antea sui ipsius regula erat, sed, quemadmodum cuncta, quae mundo continerentur, certae normae subiectum. Quare quae priori loco proponitur sententia, Parcas Deorum peccata persequi et vindicare, hoc posteriori non legitur, quippe Iovis filiae patre superiores esse non possint. Saturnus autem fato obnoxius perhibetur. v. 464 et 475. Utraque Parcarum descriptio, si a diversitate illa fusius explicata discesseris, hoc commune habet, quod illa numina iustitiae partibus adnumerantur. Nam versibus 220 sqq. poeta Parcas ita canit:

αϊτ' ανδρών τε θεών τε παραιβάσιας εφέπουσαι οὐδέποτε λήγουσι θεαὶ δεινοῖο χόλοιο πρίν γ' απο τῷ δώωσι κακήν ὅπιν ὅστις ἀμάρτη.

Pariter altero loco Parcae, utpote quae iustitiae, aequitatis et pacis sorores feruntur, vi sua et potestate nullae aliae esse possunt, nisi sociae et adiutrices iustitiae. Quare Wolfius priorem locum temere ideo suspectum habet, quod nusquam de iustitiae administratione, Parcis commissa, quidquam memoriae prodatur. cf. Heinrich ad scut. Herc. p. 184. Igitur fati indoles ab Hesiodo expressa magis, quam ex ratione carminum Homericorum revocata est ad morum et virtutis praecepta. Scutum Herculis merito ab Hesiodo ahiudicatum versu 288 sqq. (qui quidem versus a quibusdam viris doctis serius obtrusi putantur) illa numina tanquam lethalia exhibet,

quae Knesori coniuncta proeliis intersunt et fata virorum complent, bello occisorum cf. Heinrich ad h. l.

Praeter Parcas et alia inducuntur numina, quae iustitiae colendae caveant et invigilent, et quidem: Νέμεσις ultrix v. 223. πῆμα θνητοῖσε βροτοῖσε (non cum alia Nemesi confundenda, quam Hesiodus in operibus et diebus v. 100 celebrat; vid. not. Cleric.) deinde sorores Parcarum iam antea nominatae: Aequitas, Iustitia et Pax. Qui mythus de his numinibus, sororio vinculo copulatis, haud dubie hanc includit sententiam, et pacem et iustitiam eadem natura esse et alteram alterius effigiem referre. Quod sane verissimum est. Nam haec iure sic reciprocantur, ut nec iusta pax sine iustitia, nec iustitia sine pace cogitari possit.

In έργ. κ. ήμ. v. 803 et 804 Erinnyes tanquam periurii vindices describuntur:

έν πέμπτη γάς Φασιν Εριμρίας άμφιπολεύειν

"Ορκον τουμένας, τὰν Ερις τέκα πῆμ' ἐπόρκοις
In Theogonia Erinnyas terra peperisse dicitur, quas Hermannus vertit Maturinas, nomenque derivat ab ἐλιννόειν. At haec etymologia, ut ingenue profiteor, mihi nimis quaesita et parum apta ad verbum, quod additur, καρτεράς esse videtur. Hoc enim potissimum de bellicis virtutibus usurpari ex Homero satis notum est. Deinde qui una cum Erinnybus in lucem editi dicuntur, Gigan-

tes, (quos cum Hermanno genitales non verterim) τενχεσι λαμπομένοι, δόλιχ΄ έγχεα χερσίν έχοντες sententiae Hermanni repugnare et de rebus ad arma et pugnas pertinentibus sermonem esse, satis ostendere videntur. Si ergo hoc loco de physicis rationibus cogitandum esset, Erinnyas potius virium contentionem intelligerem, sine qua nihil gigni et vitam trahere potest. Haec notio melius quadraret ad naturam Erinnyum, quae iis alioquin tribuitur.

Pauca sunt, nec ab Homerica descriptione diversa, quae in Hesiodi carminibus de \*ATH referentur. Peculiare quidem Hesiodo est genus "Ατης, quae cum Δυσνομία sata perhibetur, ab Eride et Nocte repetitum, e quibus parentibus natura arns satis intelligitur. Eris enim non simplex discordia, sed potius contentio inferioris illius naturae est, quae in tenebris abdita cupiditates et perturbationes animi complectitur et hominem a lumine rationis abducit et secum ipso discordem reddit. Itaque inconsiderantia, quae aty continetur, eripit homini conscientiam sui ipsius et obducit oblivionem rationis et prudentiae, quae quasi umbra et caligine opacatur, ut homo caecutiat et a se ipso abalienetur. Ceterum dubitari potest, num haec ab antiquo poeta profecta sint. Hermannus nimirum censet, quae v. 211 - 223 enumeratur, Noctis et deinde Eridis propaginem aperte ex

pluribus esse iisque maximam partem recentioribus commentis petitam. Versus, qui in scuto Herculis de patre Iolai funduntur, Homeri ingenium et aetatem redolent:

— τοῦ μὲν Φρένας εξελέτο Ζευς
ε προλιπών σφέτερον τε δόμον, σφετέρους τε τεκῆας
ωχετο τιμήσων άλιτήμενον Εὐρυσθῆα
σχέτλιος ἡ που πολλά μετεστοναχίζετ ὁπίσσω
ην ἄτην ὀχέων (ex Graevii lect. pro ἀχέων) ἡ
δ' οὐ παλενάργετος ἐστεν.

Quae hic de arn traduntur, egregie nostram de huius indole sententiam supra propositam confirmant et illustrant. Nam licet Iolai pater partes Eurysthei sequatur, et ita in arny incurrat, tamen dolet de culpa conflata; quod fieri non potest, si caussa huius facti tantummodo in Deo auctore et non proparte in Iolai patre resideat. His expositis progredimur ad Deorum regimen, quod in iustitiae legibus servandis conspicitur.

Summa rerum divinarum et humanarum secundum Hesiodi carmina iuxta alios Deos penes lovem est, patrem Deorum et hominum, ex quo, tanquam omnis vitae fonte, cuncta proveniunt et fluunt, quae mundo continentur. Procreat et regit Deos, in quorum personis tum corporis tum animi vires tanquam in figura expressas cernimus. Iupiter est gubernator et stator universi rerum ordinis, ita ut anima et suprema lex totius na-

turae recte haberi possit. Itaque praesidium divinae iustitiae, quod Iovi assignatum fuit, eius dignitati omnimodo respondet. In argumentum huius rei ex operibus et diebus ea seligam loca, quae van Twesten non sine acumine et probabilibus argumentis antiquo poetae vindicavit, versibus iis reiectis, qui vel seriori tempore sint additi, vel ex diversis poetis certe ex diversis carminibus male conglutinati.

Iustitiae vim ad hominum actiones regendas Hesiodus non solum hic illic laudat et celebrat, sed eam rerum humanarum dominam facit, quam Iupiter ipse constituerit. V. 225 sqq. poeta depingit conditionem urbis, quae ab honesto et iusto non declinet et quidem tanquam fortunatam, et laetis rebus omnique bonorum genere cumulatam nec unquam afflictam bello, quod lupiter excitet. A versu 237 ad statum contrarium carmen traducitur, et mala recensentur, quibus pravi urbium incolae ab Iove pessum dentur et deleantur addita sententia, saepius unius viri scelus toti civitati miserias et perniciem contrahere. Singularis locus de iustitia colenda ita se habet:

Τάνδε δίκην έγγυς γὰς εν ανθράζεσθε και αυτοὶ
Τήνδε δίκην έγγυς γὰς εν ανθρώποισιν εόντες
Αθάνατοι λεύσσουσιν, ὅσοι σκολιῆσι δίκησιν
Αλλήλους τρίβουσι, θεῶν ὅπιν οὐκ ἀλέγοντες

Τρίς γάρ μυρίοι είσὶν έπὶ χθονὶ πουλυβοτείρη Αθάνατοι Ζηνός, Φύλακες θνητών ανθρώπων. Οϊ ρα Φυλάσσουσίν τε δίκας καὶ σχέτλια έγγα, 'Η έρα εσσάμενοι, πάντη Φοιτώντες επ' αίαν. Η δέ τε παρθένος έστι Δίκη, Διος έκγεγαυία, Κυδρή τ' αίδαίη τε θεούς οὶ "Ολυμπον έχουσω. Καὶ ρ' ὁπόταν τις μιν βλάπτη σκολιώς ὀνοτάζων, Αὐτίκα πάρ Διὶ πατρὶ καθεζομένη Κρονίωνι, Γηρύετ' ώνθρώπων άδικον νόον, όΦρ' άπετίση Δημος ατασθαλίας βασιλέων, οὶ λυγεά νοεύντες 'Αλλη παρκλίνουσι δίκας, σκολιώς ἐνέποντες. Ταῦτα Φυλασσόμενοι, βασιλήες, ιθύνετε μύθους, ΔωροΦάγοι, σκολιῶν δὲ δικῶν ἐπὶ πάγχυ λάθεσθε. Οἷ αὐτῶ κακὰ τεύχει ἀνής ἄλλω κακὰ τεύχων. 'Η δε'κακή βουλή τῷ Βουλεύσαντι κακίστη. (\* Πάντα ίδων Διος οφθαλμός, και πάντα νοή-

Καί νυ τάδ', αἴκ' ἐθέλησ', ἐπιδέρκεται· οὐδέ ἐ

<sup>\*)</sup> Hunc versum et sex sequentes, e quibus quatuor ultimos omisimus, Plutarchus ideo spurios iudicavit, quod indigni sint pietate Hesiodi, qua iustitiam alioquin colat et celebret. At hoc in tres versus a nobis exscriptos non quadrat, sed tantummodo in ultimos, quos in praeteritis reliquimus; quare illos retinuimus, qui multum faciunt ad consequentia cum antecedentibus melius iungenda. Brunckius Plutarchum sequutus est.

Οίην δη καὶ τήνδε δίκην πόλις εντὸς εξεγει. —

Ω Πέρση, σὺ δὲ ταῦτα μετὰ Φρεσὶ Θάλλεε σῆσι, Καί νυ δίκης ἐπάκουε, βίης δ᾽ ἐπιλήθεο πάμπαν. Τόνδε γὰρ ἀνθρώποισι νόμον διέταζε Κρονίων, Ἰχθύσι μὲν καὶ θηρσὶ καὶ οἰωνοῖς πετεηνοῖς, Ἐσθειν ἀλλήλους, ἐπεὶ οὐ δίκη ἐστὶν ἐπ' αὐτοῖς. ᾿Ανθρώποισι δ᾽ ἔδωκε δίκην, ἡ πολλὸν ἀρίστη Γίγνεται. εἰ γάρ τις κὶ ἐθέλη τὰ δίκαι ἀγορεύειν Γιγνώσκων, τῷ μέν τ᾽ ὅλβον δίδοῖ εὐρύοπα Ζεύς. Ἦς τὰ δέ κε μαρτυρίησιν ἐκων ἐπίορκον ὀμόσσας Ψεύσεται, ἐν δὲ δίκην βλάψας, νήκεστον ἀάσθη, Τοῦδέ τ᾽ ἀμαυροτέρη γενεή μετόπισθε λέλειπται.

Ex sententia horum versuum scelesti non solum ob crimina sua plectuntur et mali malis et aerumnis affliguntur, sed boni pro virtute et ob vitam legibus coelestibus congruam bonis et voluptatibus ornantur, ut fortuna internam animi bonitatem aequiparet et divina iustitia omnibus suis partibus expleatur. Modus, quo Dii in administranda iustitia versati sunt, his versibus satis accurate describitur, quippe quod againet tanquam Iovis satellites et nuntii inducuntur, qui iusta et prava hominum opera observent, et de iis Iovem certiorem reddant \*).

<sup>\*)</sup> Quae hic de d'Aératross traduntur, iisdem fére verbis in illa variarum aetatum descriptione v. 122 leguntur, quae, si non ab alio poeta condi-

Deindé illis versibus certior et accuratius definita iuris notio proponitur; nam iustitia, quam Iupiter hominibus tanquam peculiarem legem indiderit, ea virtus censetur, quae hominem contineat a violentia, quippe illi contraria, et moribus iustorum pax et concordia ut assiduae comites, at partibus iniustorum discordia et bellum adiunguntur. Conferantur ea, quae sub Hesiodi nomine de aenea aetate feruntur. V. 145:

OTOLY ALMOS

έργ έμελε στονδεντα καὶ ὕβριες.

Pariter illa pravitas et iniustitia, quae ferrea aetate obtinuit, insiguis describitur discordia et infestis studiis; quibus homines se invicem aggrederentur, et malis affligerent. (v. 182)

Ούδε πατής παίδεσσιν όμοδίος, ευδέ τι παίδες ούδε ζείνος ζεινοδόκω, και εταίρος εταίρω,

ta, tamen ex alio carmine desumta videntur, licet Plato hos ipsos versus, sed aliter conceptos
in Cratylo referat. Quae ad h. l. et ad Theogon.
v. 215 Clericus et Heinsius p. 654 ed. Loesn.
attulerunt, merito praetermittimus, quum nec ad
rem quidquam faciant, nec satis probata sint;
nam ex loco, quem Clericus laudat, colligi non
potest, Graecos antiquissimos eam opinionem habuisse, animas vita functorum non infra terram
detrusas fuisse, sed in locis amoenis hic illic volitasse.

ουδε κασίγνητος Φίλος έσσεται, ώς το πάρος περ.
αίψα δε γηράσκοντας ατιμήσουσι τοκήας. —
ετερος δ' ετέρου πόλιν εξαλαπάξει.
ουδέ τις εθόρκου χάρις έσσεται, οθτε δικαίου,
οὐτ' άγαθοῦ.

Ceterum ပို့ ၆၇15, illa insolenter se iactans et efferens violentia, coniungitur ab Hesiodo cum spreto Deorum cultu (v. 134):

Ίβριν γὰς ἀτάσθαλον οὐκ ἐδύναντο ἀλλήλων ἀπέχειν, οὐδ' ἀθανάτους θεραπεύεεν ἤθελον, οὐδ' ἔρδειν μακάρων ἱεροῖς ἐπὶ βωμοῖς, ἤ θέμις ἀνθρώποισι κατ' ἤθεα.

Iniustitia ergo latius patere est existimata et in universum illam corruptelam morum complecti, quae officia et erga homines et erga Deos ex animis tollat, quae homini obducat oblivionem divinae suae originis et genus humanum avertat a Diis eorumque consuetudine, usque dum iustitia colitur, firma et integra. Iustitia eo certius homines Diis conciliat necesse est, quo verius a Diis et Iove profecta dicitur v. 35:

— αλλ' αύθι διακρινώμεθα νείκος ίθείησι δίκαις, αίτ' εκ Διός είσιν άρισται.

Quod ad crimina attinet, quae divina ira et vindicta plectantur, eadem fere ab Hesiodo et Homero recensentur. Praeter violentiam, fraudes, insolentiam et contemtum religionis, ea potissimum probrosa et flagitiosa iudicantur, quae sanctae familiarum necessitudini, et quae huic vicina putabantur, officiis repugnent et adversentur, ut impietas erga parentes, supplices et hospites. (v. 327)

Ίσον δ' ός 9' ικέτην, ός τε ξείνον κακὸν εξει·
ός τε κασιγνήτοιο εοῦ ἀνὰ δέμνια βαίνει,
κρυπταδίης εὐνῆς ἀλόχου, παρακαίρια ρέζων·
ός τε τευ ἀΦραδίης ἀλιταίνεται ὀρΦανὰ τέκνα·
ός τε γουῆα γέροντα, κακῷ ἐπὶ γήραος οὐδῷ,
νεικείη χαλεποῖσι καθαπτόμενος ἐπέεσσιν.
Τῷ δή τοι Ζεὺς αὐτὸς ἀγαίεται, ἐς δὲ τελευτήν
ἔργων ἀντὰ ἀδίκων χαλεπην ἐπέθηκεν ἀμοιβήν.

Quae ultimo versu commemoratur dµaß, indicare videtur, ex Hesiodi ut ex Homeri sententia, talionem pro regula et mensura poemarum infligendarum esse habendam.

Iustitiae humanae administratio et iudiciorum reddendorum potestas in manu et moderatione regum vertebatur, qui in concionibus populi lites dirimebant, ut e principio Theogoniae perspici potest. v. 85 sqq.

— οὶ δέ νυ λαοὶ
πάντες ἐς αὐτὸν ορῶσι, διακρινοντα θέμιστας
ἐθείησι δίκησιν ἐ δ' ἀσφαλέως ἀγορεύων,
αἶψα τε καὶ μέγα νεῖκος ἐπισταμένως κατέπαυσε.
Τούνεκα γὰρ βασιλῆες ἐχέφρονες, οὐνεκα λαοῖς
βλαπτομένοις ἀγορῆφι μετάτροπα ἔργα τελεῦσι
ἡπιδίως, μαλακοῖσι παραιφάμενοι ἐπεεσσιν.
Reges autem ex insolentia atque violentia,

qua libertatem populi obprimerent et bonis eius insidiarentur, invidiam et offensionem suscepisse videntur, quod et ex fabula de luscinia et accipitre (¿. k. n. v. 202 sqq: \*) et ex epitheto, quod de regibus usurpatur, δωροΦάγνι Hac regum criminatione satis intelligitur. Hesiodus potissimum ab Homero differt, qui tantum abest, ut principum gubernacula in odium adducat, ut potius ubique fere celebret, certe prae multitudinis regimine laudibus extollat. Ex hac discrepantia serior aetas Hesiodi colligi potest; nam primis temporibus reges religiose colebantur, quippe ex rationibus sanctae familiarum coniunctionis constituti, a qua omnis populorum status penderet. At abusu potentiae sibi concessae mentes hominum abalienasse et sibi infestas atque inimicas reddidisse videntur, quo factum est, ut primaria societatis civilis forma, qua unus rebus publicis praeesset, in multitudinis dominatum abiret.

<sup>\*)</sup> Eust. ad Od. 1, 489. p. 67 observat, Hesiodum in verbis: αἶνοι βασιλεῦσ ἰςίω, iudices appellasse βασιλεῦς; at quum reges iudicum provincia fungantur, res eodem redit, sive hoc, sive illud verbum ponatur.

## CORRIGENDA.

- P. 4 l. 18 pro: ob l. ab.
- 6 l. 10 post: quippe, delendum comma
- 33 l. 25 pro: hominis l homines.
- 40 l. 3 pros innie' l. in.
- 41 l. 28 pro: raús l. raúsde.
- 46 l. ult. et p. 47 l. 1 pro: mox l. modo.

Particulam: itaque, fere ubique non initio periodi, sed quibusdam verbis interiectis posui; cui verborum ordini defendendo exempla non desunt e Cicerone, Livio, Cornelio Nepote et aliis scriptoribus petenda. Attamen multo usitatius est, illi particulae principem locum assignari et quidem fortasse ideo, quoniam que in voce itaque ad coniungendas periodos facit. - Prace: positionem: absque, Plauto et Terentio frequentatam. aliquoties usurpavi; at Cicero (Orat. c. 47) observat. abs, in desuetudinem abiisse et tantum in accepti tabulis mansisse, si locus scilicet sanus est nec quidquam Verum Cicero hunc usum non tenuit, cum in eius orationibus et praesertim epistolis abs non semel et bis, sed vicies legatur. Quare Ernestio non iusta caussa fuisse videtur, duobus locis absque eiiciendi et cum sine mutandi.

Neue Bücher, die in der Offermeffe 1819 erschienen, und in allen guten Buchhandlungen zu haben find.

Annalen der Forftwiffenschaft bon E. P. Laurop, 3ter Bb. 4tes Stad. 16 gr. ob. 1 fl. 12 fr,

v. Sopneburg, neue landwirthschaftliche Erfahrungen. mit Apf. u. Tabellen, nebft einem Anhang über die alte und newe Landwirthschafts - Verfassung. 8. 20 gr, oder 1 fl. 30 fr. Eurtius, M. E., Grundrif ber Universalbiftorie. ate verbefferte Aufl, 8. 14 gr. od. 1 fl.

Eutropii breviarium hist. Rom. ed. 2da. 4 gr. od. 18 kr. Fielding the history of Tom Jones, by Wagner. 3ter Band. Schroppr. 1 Athl. 8 gr. ob. 2 fl. 24 fr.

Daffelbe auf Drudpapier I Ribl. oder I ft. 48 fr.

Gehren, Ratedismus ber driftlichen Religion, für Befenner ber Evangel. Rirde. 8. 4 gr. ober 18 fr.

Gefpenfter : Sagen, herausgegeben von Raufchnif. 2r Bb. 8.
i Rthl. 12 gr. ob. 2 ft 24 fr.

Koch, Chr., progr. Loca quaedam Homeri et Tacito illustr. 4to. 4 gr. ed. 15 kr.

Rrieger, J. Chr., Sandoud der Gemerbefunde. 2r Band. M-3. gr. 8. (Suppl. meldes die Jahre 1812 bis hierhin begreift, folgt gur herbimeffe.

Luca, S. C., Bemerkungen über bas Berhaltniß bes menfchlischen Organismus 6 gr. oder 27 fr.

Municher, 2B., Lehrbuch b. driftlichen Dogmengefch. Reue Muft. 1 Rifl. 6 gr. ober 2 fl. 15 fr.

Rehm, Gr., Befdichte des Mittelalters. gr. 8.

Scherer, Religionsgeschichte. 4te Aufi. 16 gr. ober 1 fl. 12 fr. Scherer, Erklärung über die Entftebung ber Sonn. u. Feierstage. 8. 3 gr. 12 fr.

Splvan, von Laurop und Fischer, auf 1819. 1 Ribl. 6 gr. Weidmanns Teyerabende, ein neues Handbuch für Jäger und Jagdfreunde, von L. E. E. D. T. v. Wildungen. 58 Bbch. gr. 8. Schröpap. 1 Ribl. Drudp. 18 gr

• 

, •

.



• 

.

. 

**.** 

.

-

.

.